ﬁ Zeitschrift fiir junge Religionswissenschaft

1512020
Jahresausgabe 2020

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen
Bolivien am Beispiel der Motorfahrzeugsegnungen

Die Rituale der Bendicién und der Ch’alla im Verstandnis von
bolivianischen Fahrzeugfiihrern

Manuel Moser

OpenEdition

Electronic version

URL: http://journals.openedition.org/zjr/1408
DOI: 10.4000/zjr.1408

ISSN: 1862-5886

Publisher
Deutsche Vereinigung fur Religionswissenschaft

Electronic reference

Manuel Moser, ,Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der
Motorfahrzeugsegnungen®, Zeitschrift fiir junge Religionswissenschaft [Online], 15 | 2020, Online
erschienen am: 29 September 2020, abgerufen am 26 Januar 2021. URL: http://
journals.openedition.org/zjr/1408 ; DOI: https://doi.org/10.4000/zjr.1408

This text was automatically generated on 26 janvier 2021.

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine
Bearbeitung 3.0 Deutschland Lizenz.


http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org/zjr/1408
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Der andino-katholische
Synkretismus im urbanen Bolivien
am Beispiel der
Motorfahrzeugsegnungen

Die Rituale der Bendicién und der Ch’alla im Verstindnis von
bolivianischen Fahrzeugfithrern

Manuel Moser

1 Maria und die Motoren

»Wenn man ein Auto kauft, kauft man auch eine Versicherung, siehst du? Man ldsst

es segnen, also funktioniert das Auto gut. Das ist die Versicherung« (0.M.).!
Motorfahrzeugsegnungen sind im heutigen Bolivien weit verbreitet und haben einen
hohen Stellenwert, wie diese Aussage des Automobilmechanikers O.M. aus Sucre
darlegt. Vorliegender Artikel fuRt auf empirischen Feldstudien in Bolivien, welche hier
in Bezug auf religionswissenschaftliche Synkretismustheorien analysiert werden.

Obwohl die indigene Bevilkerung Boliviens im Kontext der fiinfhundertjihrigen
Kolonialgeschichte unter Zwang zum Katholizismus konvertierte, ist eine Wertung der
entstandenen  synkretistischen = Verbindungen zwischen Christentum und
Lokalreligionen als Verlust nicht sozialwissenschaftlich nachweisbar und im Zeitalter
von postkolonialen Theorien nicht mehr vertretbar (vgl. Mar Castro Varela / Dhawan
2015). Folglich wurden in dieser Arbeit nicht Authentizitdtsfragen ins Zentrum gestellt,
sondern es wurde versucht nachzuvollziehen, wie das Motorfahrzeug als symbolischer
Gegenstand der ,,Moderne“ im Verstindnis der heutigen bolivianischen Bevolkerung
interpretiert wird. In diesem Sinne liegt der Fokus auf den Leitfragen: Wie werden
Motorfahrzeuge heute in Bolivien gesegnet? Welche Bedeutung geben die Fahrer den
Segnungsritualen? Und inwiefern eignen sich die Synkretismustheorien, um die
Interpretation der Rituale durch die Fahrer zu erkldren?

Zeitschrift fiir junge Religionswissenschaft, 15 | 2020



Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Eine intrinsische Verbundenheit zwischen ,Moderne“ und dem Motorfahrzeug wurde
aus einer historischen Perspektive z. B. von Wolfgang Sachs in seiner Monographie Die
Liebe zum Automobil nachgezeichnet. Der Autor klassifiziert das Auto als ,,symbol of
modernity* (Sachs 1992 [1984]: 32, 58), u. a. weil durch eine Entelitarisierung des Autos
zur Mitte des 20. Jahrhunderts den Bevilkerungsmafen in den industrialisierten
Nationen eine Teilhabe an den Errungenschaften des technologischen Fortschrittes
ermoglicht wurde. Insofern wird ,,Moderne“ in diesem Artikel auch nicht als ein
abgeschlossener Zeitraum begriffen, sondern als ein Prozess der gesellschaftlichen
Transformation, der sich in verschiedenen parallel stattfindenden Veridnderungen
(Urbanisierung, Technologisierung, Kapitalisierung, Globalisierung, ,,Westernisierung*,
Fortschrittsglauben, etc.) zeigt, deren Anfang und Ende nicht klar definiert werden
kdnnen. Gerade wegen ihrer symbolischen Verbundenheit mit der ,Moderne* kénnen
nichteuropdische Gesellschaften beim Einbetten von Autos in ihre sozialen Strukturen
Spannungen erleben, wie beispielsweise Gertrude Stotz in ihrer Analyse der
Zugriffsrechte auf die Pickups einer Walpiri-Gemeinde in Australien zeigt (vgl. Stotz
2011).

Im Zentrum meiner Feldforschung steht die Ortschaft Copacabana, welche am Ufer des
Titicacasees liegt. Die Jungfrau von Copacabana, eine in Bolivien weit verehrte
Marienfigur, ist im Vergleich mit der in vielen religionswissenschaftlichen
Publikationen aufgefiihrten Jungfrau von Guadalupe in Mexiko nur selten erforscht
(vgl. Talbot 2011: 185). AuRerdem basieren viele dieser Studien in erster Linie auf
Literaturanalysen, welche auf Grund der kolonialen Situation Amerikas einseitig
normativ aufgeladen sind (was sich gut am aktuellen Forschungstand zu Copacabana
zeigen lisst, vgl. z. B. Salles-Reese 2008). Folglich manifestiert der hier présentierte
Forschungsstand in erster Linie die unausgewogene Methodik vieler Autor*innen.

Die Literaturanalysen zu Copacabana fokussieren das im Jahre 1621 verdffentlichte
Werk des augustinischen Ménches Alonso Ramos Gavildn (vgl. Ramos Gavildn 2015
[1621]). Abgesehen von vielen Dokumentationen von ,,Wundern* (vgl. Ramos Gavilan
2015 [1621]: 304-459), présentiert Alonso Ramos den indigenen Bildhauer Francisco Tito
Yupanqui, welcher die Marienstatue erschaffen habe, und den Umstand von
Ernteausfillen, welche die Lokalbevilkerung im Jahre 1567 bewogen habe, sich eine
katholische Schutzpatronin zu suchen (vgl. Ramos Gavildn 2015 [1621]: 277-303).
Obwohl Alonso Ramos durch seine Mission der christlichen Bekehrung der indigenen
Bevolkerung keine neutrale Position innehatte, wird sein Werk auch heute noch
unreflektiert zitiert. Dieser unausgewogene Umgang zeigt sich auch in der Einleitung
zur neusten Auflage, in welcher der hollindische Religionswissenschaftler Hans van
den Berg keinen relativierenden Gedanken duRert (vgl. Berg 2015).

Verédnica Salles-Reese analysiert die Geschichte der Jungfrau von Copacabana unter
anderem mit Bezug zum Werk von Alonso Ramos und zur Religionsphdnomenologie
nach Mircea Eliade und schlussfolgert, dass in Copacabana eine transformative
Kontinuitdt der Heiligenreprisentation bis in vor-inkaische Zeiten bestehe (vgl. Salles-
Reese 2008). Eliane Talbot weist die Popularitit der Marienfigur als Beschiitzerin der
spanischen Seefahrenden nach und argumentiert, dass die heutige Popularitit der von
indigener Seite initiierten Jungfrau von Copacabana durch die Pilgerfahrten von
europdischen Einwander*innen katalysiert worden sei (vgl. Talbot 2011). Christébal
Serna Sanchez bezieht sich laut Einleitung in seinem Werk zu Copacabana auf
miindliche Uberlieferungen seiner eigenen GroReltern (vgl. Serna Sénchez 2002: 11).

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Copacabana, welches er epistemologisch von Kgupac-Kgawana ableitet, sei vom
zehnten Inkakonig Tupac Yupanqui als Pilgerstitte am Titicacasee - als
Menschheitsursprung verehrt - gegriindet worden (vgl. Serna Sdnchez 2002: 29-31).
Der einzige Satz zu den Autosegnungen von Copacabana kommt vom franco-
bolivianischen Ethnologen Carlos Terrazas Orellana:
»Vor der Kirche widmen sich die Priester dem Segnen von neuerworbenen
Fahrzeugen, wihrend die Besitzer, ihre Begleiter und die Vorbeter sich mit deren
traditionellen >Ch’alla< [Anfiihrungszeichen im Original] befassen« (Terrazas
Orellana 2012: 8 [pers. Ubers.2]).
Das Ritual der Ch’alla, welches, wie sich zeigen wird, ein sehr wichtiger Bestandteil der
Motorfahrzeugsegnungen ist, wird in folgenden anthropologischen Arbeiten zu
Bolivien genannt: In einem Artikel zur Selbstjustiz in Achacachi wird die Challa
eingefiihrt, um die Normalitét in der Weiterfithrung des Alltags nach dem Vorgang des
Lynchens zu symbolisieren (vgl. Lavaud 2009: 169). In einem Artikel zu interethnischen
Entanglements in der bolivianischen Tiefland-Stadt von Santa Cruz de la Sierra,
unterstreicht die Ch’alla die Wichtigkeit der kulturellen Einfliisse der andinen
Migranten (vgl. Blanchard 2006: 36). Aus einer dhnlichen Perspektive wird auch die
Verehrung einer weiteren bolivianischen Marienfigur, der Jungfrau von Urkupifia, in
der bolivianischen Diaspora von Buenos Aires und Madrid untersucht (vgl. Baby-Collin
/ Sassone 2010).

2 Der andino-katholische Synkretismus

Der Begriff Synkretismus wird in der Religionswissenschaft mit verschiedensten
Bedeutungen verwendet, oft mit Verlust von Authentizitit gleichgesetzt und
infolgedessen auch auf Grund einer mangelnden Objektivitdt kritisiert (so bevorzugt
bspw. Ulf Hannerz den nicht weniger problematischen Begriff ,Kreolisierung®, vgl.
Hannerz 1992). Fiir eine empirische Arbeitsweise ist es deshalb unumginglich, den
Begriff hier einzugrenzen, indem die Anwendungsgeschichte des Begriffes reflektiert
wird. In dieser Arbeit steht Synkretismus im Sinne von Rosalind Shaw und Charles
Stewart fiir die Verbindung von Elementen aus zwei historisch unterschiedlichen
religidsen Traditionen und grenzt sich somit vom Begriff Bricolage ab, welcher fiir die
Verbindungen aus vielfachen Kontexten steht (vgl. Shaw / Stewart 1994: 9).

Der Begriff Synkretismus stammt etymologisch vom altgriechischen Term Syngkrasis
ab, auf Deutsch ,,Zusammenmischung® (vgl. Shaw / Stewart 1994: 3). Dieser Begriff
wurde erstmals von Plutarch als Bezeichnung fiir politische Biindnisse von
verfeindeten kretischen Herrschern verwendet, welche sich zusammenschlossen, um
gemeinsam militdrisch gegen externe Aggressionen vorzugehen (vgl. Martin / Leopold
2004: 94). Nach dieser ersten positiven Konnotation taucht der Begriff Synkretismus
wieder im sechzehnten Jahrhundert in der protestantischen Theologie auf, wo er
verwendet wurde, um durch unchristliche Kontakte entstandene religiose
»Verfilschungen* normativ zu verurteilen. So wurde beispielsweise der katholischen
Kirche Synkretismus vorgeworfen, weil sie durch die vatikanische Tradition und ihren
Entstehungskontext im rémischen Kaiserreich nicht die ,,wahre“ Religion Christus
verbreite, sondern durch externe Einfliisse verfilscht worden sei (vgl. Shaw / Stewart
1994: 4, Martin / Leopold 2004: 95). Diese negative Bedeutung des Synkretismus als

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Hfalsche* Religion setzte sich dann im achtzehnten Jahrhundert vollstdndig durch und
wurde erst wieder im 20. Jahrhundert hinterfragt (vgl. Martin / Leopold 2004: 94).

In der Missionstheologie, wie auch in der Mehrheit der religionswissenschaftlichen und
anthropologischen Studien bis in die Gegenwart, wird davon ausgegangen, dass
interreligioser Kontakt gezwungenermafen Synkretismus auslost (vgl. z.B. Herskovits
1941). Besonders asymmetrische Machtpositionen wiirden diesen
Synkretisierungsmechanismus antreiben, bei welchem die unterlegene Position
gezwungen wiirde, die Religion des Méchtigen zu akkulturieren und die eigene Religion
allenfalls in gewisser Symbolik und Ritualistik beibehalten kénne (vgl. Shaw / Stewart
1994: 6, Martin / Leopold 2004: 98).

Neuere Perspektiven lehren aber, dass Synkretismus in erster Linie ein aktiver Prozess
der Verbindung unterschiedlicher Religionssysteme ,from below” ist, weil auch die
Anhinger*innen von kolonialisierten Religionen iiber Agency verfiigen (vgl. Shaw /
Stewart 1994: 15-18). Sicherlich wird Synkretismus durch unausgeglichene
Machtverhiltnisse katalysiert, jedoch ist er nur eine mogliche Reaktion neben dem
Widerstand, der vollstindigen Konversion oder des fortbestehenden Pluralismus (vgl.
z.B. Irarrdzaval 1999: 78-79). Synkretismus ist folglich nicht mit einem
Traditionsverlust gleichzusetzen, denn er ist umfangreicher als eine resistente
Akkulturation. Als willentlicher Prozess hat Synkretismus Akteure mit Agency, welche
durch den interkulturellen Kontakt die eigene Religion synkretistisch ausbauen,
transformieren und erweitern (vgl. Shaw / Stewart 1994: 18). Wenn die erschaffenen
interreligiésen Verbindungen in den Sinnkonstruktionen der Bevdlkerung als solche
wahrgenommen werden, ist Synkretismus auch mehr als eine etische
Kategorienerfindung der westlichen Wissenschaft (vgl. Shaw / Stewart 1994: 15-16).

Trotz seiner normativen Vorgeschichte eignet sich m. E. der Begriff des Synkretismus
gut, um Prozesse interreligioser Verbindungen zu beschreiben, wenn der Glaube an
eine ,Urreligion* ablegt und anerkannt wird, dass alle Religionen aus
Vorlduferkulturen und -religionen entstanden sind. ,Synkretismus“ ist
aussagekriftiger als die individualistischere ,,Bricolage®, weil er das kulturelle Umfeld
und Machtpolitiken starker wahrnimmt und leichter verstindlich als ,,Kreolisierung*:
Eine nicht abwertende Verwendung des Synkretismusbegriffes ist in der heutigen
anthropologischen Literatur bereits verbreitet, wie beispielsweise auch im Werk des
bolivianischen Anthropologen Jhonny Champi Soliz:

»Dies [der Synkretismus] bedeutet nicht unbedingt einen Bruch mit der

Vergangenheit, sondern in erster Linie eine kulturelle Neuausrichtung. Dank der

Verbindung von unterschiedlichen Ideologien, Geschmickern und Briuchen,

wurden verschiedene Kulturen aufgenommen« (Champi Soliz 2013: 83 [pers.

Ubrs.)).
Die deutsche Kulturanthropologin Ina Résing verdffentlichte wihrend langjihriger
Feldforschungen in der ruralen Kallawaya-Region im Nordosten Boliviens unter
anderem die Monographie Die heidnischen Katholiken und das Vaterunser im
Riickwirtsgang. Zum Verhdltnis von Christentum und Andenreligion (Rosing 2001), in
welcher sie die Thematik des andino-katholischen Synkretismus am Beispiel der
Sinnkonstruktionen der indigenen Katecheten der Region untersucht. Diese eignen sich
laut Résing, um die Dynamik des Synkretismus zu erforschen, weil sie am Knotenpunkt
zwischen Christentum und einer ,traditionelleren“ Andenreligion stehen. Im
Gegensatz zur missionswissenschaftlichen Wahrnehmung der Katecheten als
Individuen mit einer ,,schizophrenen Doppelidentitit“ (vgl. Quispe et al. 1987, zit. nach

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Orta 2004: 147), zeigten Ina Résing (wie auch Andrew Orta), dass die andinen
Katecheten zwar interreligiose theologische Widerspriiche wahrnehmen, diese aber
dynamisch iiberbriicken und vereinen (vgl. Résing 2001: 16-18, Orta 2004: 149).

Der aktiv iiberbriickende Synkretismus findet laut Ina R3sing auf vier Ebenen statt:

Erstens verschieben die Katecheten ihren Bezugsrahmen und vergleichen die,
weiterhin von ihnen betriebenen, ,,weilen” Rituale fiir Schutz und Gutwollen von
andinen Gottheiten nicht mit dem christlichen Gebot des Monotheismus, sondern mit
den ,schwarzen“ Ritualen zur Verfluchung von Feinden. Verglichen mit der
»schwarzen® Ritualistik, von welcher Abstand genommen wird, erscheinen ihnen die
betriebenen Rituale nicht als schwerwiegendes Vergehen, so dass sie annehmen, dass
ihnen, trotz der Uberschreitung des Monotheismusgebotes, der christliche Gott nicht
ziirnt (vgl. Résing 2001: 52).

Zweitens teilen sie die Zustindigkeiten auf, so dass der christliche Gott und die andinen
Gottheiten dank unterschiedlicher Funktionen parallel nebeneinander existieren:
Wihrend die andinen Gottheiten dabei weiterhin fiir das alltdgliche Wohlergehen
angerufen werden, wird dem christlichen Gott die Zustindigkeit fiir abstrakte
Konzepte, wie das Seelenheil, zugesprochen (vgl. Résing 2001: 57).

Drittens wird vor den Opferungen an andine Gottheiten vom christlichen Gott eine
Autorisation erbeten: Die Rituale werden mit einer an den christlichen Gott gerichteten
Formel ,,Diospaq licencianmanta® anstelle der traditionelleren Formel ,,cabildonchispaq
licencianmanta® initiiert. Abgesehen von linguistischen Verflechtungen zwischen
Quechua und Spanisch, zeigt diese Formel mit ihrer Bedeutung ,,mit der Erlaubnis
Gottes” laut Ina Résing die Idee, vom christlichen Gott eine ,General-Lizenz*
einzuholen, nach welcher dieser dann jegliche, auch seinen Prinzipien
entgegengesetzte, Rituale dulden muss, weil sein Einverstindnis erfragt wurde (vgl.
Résing 2001: 58). Ein Katechet erklart:

»Beten zu Gott, beten zur Mutter Erde. An beide glauben, der Mutter Erde opfern.

Das ist schon ein bisschen gefihrlich, es ist schon ein bisschen siindig. Aber es gibt

einen Ausweg. Der Ausweg ist, sich von Gott die Erlaubnis zu holen. [...] Zuerst muss

man Gott anrufen, und danach kann man beiden Seiten in gleicher Weise

Opfergaben bringen« (R&sing 2001: 59-60 [dt. Ubrs. Résing]).
Viertens werden andine Gottheiten und Rituale in katholischer Weise verschliisselt:
Zwar wird auch an katholische Heilige geopfert, welche jedoch nur eine
»Etikettenform* fiir andine Gottheiten einnehmen (vgl. Résing 2001: 61). So werden in
Ritualen mit Widmung an katholische Heilige nicht diese selbst, sondern nach dem
Almanach-Kalender benannte Manifestationen der Gottheit des Blitzes verehrt - z. B.
die Gottheit des Blitzes der Heiligen Barbara, welche am vierten Dezember
eingeschlagen hat (vgl. Rsing 2001: 62). Das Vaterunser wird in nahezu allen andinen
Ritualen gebetet, jedoch wird es laut Ina Rdsing nicht im christlichen Sinne als Gebet
verstanden, sondern ist eine Verschliisselung von andinen Ritualformeln, weil es in
»schwarzen® Ritualen theoretisch in umgekehrter Weise rezitiert werden miisste (vgl.
Rosing 2001: 63).

Die andine Religiositit zeichnet sich laut Ina R6sing und weiteren Anthropolog*innen
(wie bspw. Montes Ruiz 1999, Esch-Jakob 1994, Orta 2004) durch ein Prinzip der
Reziprozitit aus. Aus der Reziprozitit leitet sich eine Opferschuld auf den Menschen ab,
welcher an die beanspruchten universellen und lokalen Gottheiten Opfer zu entrichten
hat. Werden die Opferungen vernachlissigt, bestraft die ignorierte Gottheit mittels

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



20

21

22

23

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

schlechter Ernten, Unfillen, toten Tieren oder Kindern (vgl. Résing 2001: 30, 35). Das
Prinzip der Opferschuld iibertrdgt sich auf die christliche Symbolik. Trotz ihrer
Funktion in der katholischen Kirche betreiben die von Ina Résing interviewten
Katecheten weiterhin Opferungen an andine Gottheiten und erkldren, dass erste
Phasen der Opferungsabstinenz nach Amtsiibernahme in personlichen Ungliicken
resultierten (vgl. Rdsing 2001: 34-35). Das Prinzip der Opferschuld ist jedoch nicht mit
dem christlichen Prinzip der Siinde zu vergleichen, weil es ein simples Defizit im Geben
ist, welches durch zusitzliche Opferungen wieder ausgeglichen werden kann (vgl.
Rosing 2001: 46).
Trotz ihrer Wertschitzung der synkretistischen Symbolik bewerten die zitierten
Autor*innen die Transformationen der Andenreligion als Ubergangsformen zu einer
modernen Gesellschaft, und als einen nachhaltigen Verlust: Laut Ina Rosing zerstort
der moderne Wert der individuellen Gewinnmaximierung die reziproke Andenreligion,
weil folglich wenig Zeit und Mittel in Opferrituale investiert wiirden. Dies korreliere
mit der Urbanisierung und der Landflucht, welche weiter zur Folge hitten, dass der
Andenreligion die Basis ihrer ruralen Symbolik entrissen wiirde (vgl. R3sing 2001: 67).
Fernando Montes wiinscht mit Bezug zur europdischen Renaissance ein Wiederaufleben
der andinen Kultur (vgl. Montes 1999: 18-19) und argumentiert, dass auch auf Grund
der nationalen Schulbildung die indigene Kultur verloren ginge:

»Die indigene Kultur steht unter Druck: die stark behiiteten Briuche, Traditionen

und Werte gehen hoffnungslos verloren, [...] diese kulturelle Zerstérung ist der

Preis, welcher fiir die Einbindung in die nationale Gesellschaft, den Erwerb der

notigen Mittel (Lesefdhigkeit, Spanisch, politische Erfahrung) um sich in dieser zu

entwickeln und die Ausiibung der Biirgerrechte und -freiheiten bezahlt wird. In

den von der vorherrschenden Gesellschaft aufgestellten Bedingungen, scheint es,

dass man die Indigenitit aufgeben muss, um Biirger sein zu kénnen« (Montes Ruiz

1999: 406-407 [pers. Ubers.]).
Weitere bisherige Fallstudien zum andino-katholischen Synkretismus untersuchen
diesen auch in einem ,traditionellen” Umfeld, wie den professionellen Yatiri (vgl.
Bastien 1987), dem Teufelstanz Diablada (vgl. Esch-Jakob 1994: 63-67) und dem
Allerheiligenfest, bei welchem auf dem Friedhof geopfert und gefeiert wird, um den
Toten ihr posthumes Leben zu erleichtern (vgl. Berg 1987). Meine Arbeit jedoch
versucht nachzuverfolgen, inwiefern ein spezifisch moderner Gegenstand, in diesem
Fall das Motorfahrzeug, heutzutage allenfalls, trotz der genannten Bedenken der
Theoretiker*innen, in eine andino-katholische Sinnkonstruktionen eingebunden wird.

3 Unterwegs auf Boliviens Straflen

Zu Beginn war geplant, die Feldforschung auf die 6ffentlichen
Motorfahrzeugsegnungen von Copacabana zu beschrinken. Weil jedoch wihrend der
Datenproduktion bemerkt wurde, dass diese nicht getrennt von den viel privateren
Segnungsritualen der Ch’allas stattfinden, wurden auch diese sowohl in weitere
partizipierende Observationen, als auch die semi-strukturierten Interviews
eingebunden. Insgesamt wurden elf Interviews durchgefiihrt, wobei die kiirzesten
ausgesondert und acht transkribiert und weiterverarbeitet wurden.

Die Interviewpartner sind minnlich und zwischen 30 und 69 Jahren alt, denn trotz
aktiver Suche nach einer weiblichen Interviewpartnerin, konnte keine Fahrerin
interviewt werden, was darauf zuriickzufithren sein kann, dass die bolivianischen

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



24

25

26

27

28

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Frauen als Autofahrerinnen stark unterreprisentiert sind. Es wurden zwei
Berufschauffeure (Fernstreckentaxi und Bus), ein Automobilmechaniker und vier nicht
professionelle Fahrer (zwei Pickup-Fahrer, ein Kleinwagen-Fahrer und ein
Motorradfahrer) interviewt. Der Bildungshintergrund der Interviewpartner ist breit
gefichert (keine Schulbildung bis Hochschulabschluss).

Die Interviewpartner wurden zu Beginn der semistrukturierten Interviews gebeten,
ihre Segnungspraktiken zu beschreiben. Meistens gingen sie direkt von selbst von einer
Deskription der Rituale in eine Erkldrung iiber, warum sie diese tétigen. Falls sie dies
nicht direkt beantworteten, wurde nachgefragt, ob sie bereits Unfille erlitten haben.
Auf diese Frage antwortend, fithrten die Interviewpartner aus, inwiefern fiir sie Unfille
und Segnungsrituale zusammenhingen. Wenn es sich anbot, wurden die
Interviewpartner aufgefordert, ggf. Unterschiede zwischen Ch’alla und Bendicién zu
benennen. Weiter wurde nachgefragt, ob sie auch Priester (welche im Rahmen der
Deskription der Bendicién von den Interviewpartnern eingefiihrt wurden) an ihren
Ch’allas teilhaben lassen. Die Frage triggerte eine Erkldrung, warum die Priester die
Ch’allas ablehnen wiirden (und zeigte, inwiefern die Fahrer mit einem klerikalen
Antisynkretismusdiskurs konfrontiert wurden). Zum Ende der Interviews wurde
nachgefragt, wie sie die zukiinftige Entwicklung der Rituale einschitzen. Mein
Interesse war, zu erfahren, ob sie (wie in der Literatur behauptet) eine Abnahme der
Rituale beobachten.

Als Datum fiir die Feldforschung in Copacabana wurde das Fest der Candelaria am 2.
Februar 2017 gewidhlt, weil an diesem Tag auflerordentlich viele, oftmals mit
Pilgerreisen verbundene Autosegnungen durchgefiihrt werden. Eine meiner ersten
Beobachtungen war, dass, abgesehen von Pilger*innen aus ganz Bolivien und Peru,
auch viele Auslandsbolivianer*innen mit Fahrzeugen mit argentinischen und
brasilianischen Nummernschildern an den Segnungen teilnahmen. Wihrend ich die
morgendliche Segnung nur dokumentiert habe, habe ich an der nachmittéglichen aktiv
teilgenommen:

Vor der Segnung wird das eigene Auto geputzt und mit BlumenstrduRen, Girlanden,
Gestecken, einem Hut und einer Moosgummi-Krawatte geschmiickt. Weiterhin werden
zwei Binder, eines davon golden bestickt mit der Aufschrift ,Bendecido en Copacabana
[Gesegnet in Copacabana]”, ein Rosenkranz und eine in Plastik eingefasste Marienfigur
mit einer ,,Oracién del chofer [Gebet des Fahrers]“ erworben, welche dazu gedacht sind,
nach der Segnung als Gliicksbringer an der Windschutzscheibe des Fahrzeuges
angebracht zu werden.

Zu Beginn der Segnung bekreuzigt sich ein katholischer Ménch (zusammen mit den
Autobesitzer*innen) vor der offenen Motorhaube und spricht ein kurzes Gebet. Danach
segnet er den Motor sowie darauf gelegte und vor das Fahrzeug gestellte
Marienstatuen, Anhinger, Stoffbdnder, Kreuze, nachgebildete US-Dollarnoten und
Alasitas (Miniaturen, welche in Erwartung eines baldigen Erwerbs des jeweiligen
Objektes gekauft und gesegnet werden) mit Weihwasser und geht im
Gegenuhrzeigersinn segnend um das Fahrzeug herum. Weiter bespritzt er auch das
Fahrzeuginnere mit Weihwasser, segnet die Pilgerfamilien und posiert fiir ein Foto.
Zum Abschluss erhilt er einen Zettel mit einem persénlichen Wunsch und einen
Geldschein.

Nach dieser Segnung (genannt Bendicién) nehmen die Pilger*innen eine zweite Segnung
vor, die Ch’alla genannt wird. Es wird Wert darauf gelegt, dass die Ch’alla auerhalb der

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



29

30

31

32

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Sichtweite des segnenden Klerus stattfindet. Es werden Feuerwerkskdrper geziindet,
Wein und Singani (hochprozentiger Alkohol) iiber die Rdder verteilt und das ganze
Fahrzeug rundum mit Champagner und Bier bespriiht, wihrend gleichzeitig
verschiedene Bliitenblitter, Reis, Konfetti, Zimt und Zucker, goldene und silberne
Steinchen dariiber geworfen werden. Danach wird weiter Bier und Champagner
getrunken, wobei ein Schluck jedes Bechers vor dem Trinken iiber der Sto8stange oder
den Réddern des Fahrzeuges entleert wird.

Die wichtigsten Ch'allas finden jedoch laut den interviewten Fahrern in der
Karnevalswoche statt, entsprechend habe ich fiir deren Dokumentation an zwei
Karnevals-Ch’allas teilgenommen: Am Vortag der Ch'alla wird das Rauchopfer K'oa
erworben. Die K’oa wird von spezialisierten Marktverkiufer*innen beziiglich Angaben
des Automodells und der Art der Benutzung individuell zusammengestellt. Die meisten
Zutaten werden nicht kommentiert und sind nicht klar erkennbar. Die Kernstiicke,
Téifelchen mit verschiedenen Motiven fiir Gesundheit, Geld, Gliick, etc., werden jedoch
kurz erkldrt. Die K'oa wird mit getrocknetem Tierfett und falschen Geldnoten
vervollstindigt.

Die Ch’alla beginnt am folgenden Tag vor Anbruch der Dimmerung mit dem Anfeuern
der Kohle und dem Schmiicken des Fahrzeuges mit Girlanden und Luftballonen. Sobald
die Kohle gut glitht, wird die K'oa hinzugefiigt, so dass viel Rauch und ein starker
Geruch nach verkohlendem Weihrauch, Gewiirzen, Fett und Plastik entsteht.
Darauffolgend wird Alkohol im Gegenuhrzeigersinn um das Opfer gekippt, bevor aus
den gleichen Fldschchen ein paar Schlucke getrunken werden. Dies wird von allen
anwesenden Personen (Fahrzeughalter, Fahrer, ggf. Familienangehdrigen und
Freund*innen) jeweils einzeln wiederholt. Die rauchende Koa wird schlieflich
mehrmals vom Fahrzeughalter oder beauftragtem Yatiri (professionellem ,,Heiler*) um
das Fahrzeug getragen und von allen Seiten darunter gehalten. Weitergehend wird das
Fahrzeug rundum mit Bier eingespriiht und mit Konfetti beworfen. Das restliche Bier
wird verteilt und iiber die Ridder des Fahrzeuges geschiittet. Dabei sei es wichtig, sich
zuerst den Hinterrddern und danach erst den Vorderrddern zuzuwenden. Dies wird
solange wiederholt, bis alles Bier und alle sonstigen vorhandenen alkoholischen
Getrinke aufgebraucht sind.

Zum Abschluss der Ch’alla wird die weiterhin rauchende K'oa unter den Motor gestellt,
wo sie fiir einige Stunden bleiben muss, ohne dass das Fahrzeug bewegt wird, damit
dieses das Rauchopfer gut absorbieren kann. Erst gegen Mittag wird die K'oa
schliesslich weggenommen und vergraben und das Fahrzeug kann wieder benutzt
werden.

Dadurch, dass die Ch’allas in Abwesenheit der katholischen Autorititen stattzufinden
haben, scheint ein gewisses Konfliktpotential vorhanden zu sein, jedoch wird kein
offener Konflikt ersichtlich und die Teilnehmer*innen stufen sowohl die Bendicién als
auch die Ch’alla als wichtige Elemente desselben Rituals ein:

»Fiir mich ist es das Gleiche. Weil du es dir gleich mit Glauben erbittest [...]. Obwohl
es unterschiedlich aussieht, nicht wahr? Aber fiir mich nicht. Ich glaube, dass die
beiden [Rituale] zusammen den Schutz erh6hen« (F.G).

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



33

34

35

36

37

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

4 Vielfaltige Verbindungen: Reziprozitat, Synkretismus
und Moderne

Anhand einer qualitativen Codierung gemiR Grounded Theory (vgl. Glaser / Strauss
1967), wurden aus den Interviews heraus verschiedene Analysekategorien gebildet.
Drei zentrale Aspekte (Reziprozitdt, Synkretismus und Moderne) sollen hier in
Zusammenhang mit der Theorie diskutiert werden.

In der Literatur wird, wie oben aufgefiihrt, die Reziprozitit als zentrales Prinzip der
andinen Logik im andino-katholischen Religionssystem identifiziert (vgl. z. B. Rdsing
2001, Montes Ruiz 1999, Esch-Jakob 1994). Deshalb interessiert, inwiefern dieses Prinzip
auch in den empirisch gesammelten Daten zu finden ist, inwiefern folglich auch die
untersuchten  Motorfahrzeugsegnungen innerhalb eines andino-katholischen
Synkretismussystems einzuordnen sind.

Die interviewten Fahrzeugfiihrer sind iiberzeugt, dass ein starker Schutzfaktor auf die
praktizierten Segnungen zuriickzufithren ist: Alle acht erkldren, dass sie diese
durchfiihren, um Ungliicke wie Unfille und Fahrzeugpannen fern zu halten. Zusitzlich
erbitten sich der Chauffeur F.G. und der Mechaniker 0.M. durch die Segnungen mehr
Arbeit. O.M. ist in einem derartigen Grade von der effektiven Reziprozitit der
Segnungen {liberzeugt, dass er diese mit einer Versicherung gleichstellt, wie zu Beginn
des Artikels zitiert. Als Beweis fiir die Effektivitit des Schutzes werden oft eigene
Erfahrungen von knapp abgewendeten Unfillen, aber auch das eigene Wohlergehen im
Allgemeinen benannt, so beispielsweise der Taxichauffeur F.G.:

»Ich glaube fest an diese Sachen [Rituale], weil es mir gut ergangen ist [...]. Ich hatte

ein kleines Auto, jetzt habe ich mir bereits ein etwas GréReres gekauft und deshalb

ist es mir gut ergangen. [...] Weil es mir gut ergangen ist, glaube ich noch mehr«

(F.G.).
Es kann folglich konstatiert werden, dass die empirischen Resultate dieser Arbeit die
These einer positiven Reziprozitit zur Erkldrung der andino-katholischen
Motorfahrzeugsegnungen stark untermauern. Beziiglich einer negativen Reziprozitit,
d.h. inwiefern nachldssige Segnungspraktiken aktiv durch Unfille und Pannen bestraft
werden, um den Fahrer an seine Segnungspflicht zu erinnern, lassen sich zwischen den
verschiedenen Interviewpartnern unterschiedliche Interpretationen ausmachen. Sechs
Interviewpartner fragen sich zwar, ob Gottheiten bei nachlissigen Segnungen wirklich
bestrafen, intensivieren aber nach Ungliicken zur Sicherheit ihre Segnungsrituale:

»Ich fiihlte einen Moment der Verzweiflung [...] dadurch, dass man sieht was einem

passiert und man analysiert und sagt, gut, was habe ich falsch gemacht. [...] Die

bendicién war nicht ausreichend. Vielleicht war ich knauserig und ich habe nicht

gemacht, was ich auch noch hitte machen miissen, das k’oar« (A.B.).
Andererseits sind der Buschauffeur R.S. und der Ingenieur G.T. davon tiberzeugt, dass
Gott (bzw. Pachamama, Mutter Erde, Jungfrau Maria, etc.) nie aktiv bestrafen:

»Falls ich an einer Stelle verunfallt bin, in einer Kurve, ist es nicht, weil die Erde

von mir an diesem Ort etwas verlangt, sondern weil ich unvorsichtig war. Denn Gott

bestraft nie [...] Gott wird dir nicht sagen, du bist verdammt, du wirst in dieser

Kurve sterben« (R.S).

»Die Mutter Erde ist so gutmiitig, dass egal was fiir ein Opfer du ihr gibst, [z.B.] ihr

ein wenig von einem alkoholischen Getrink ausleeren oder ihr vielen Dank sagen,

ich glaube, dass sie schon gliicklich ist [...] Also glaube ich nicht, dass irgendeine

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



38

39

40

41

42

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Gottheit bose ist und dir was wegnimmt [...] Wenn du ihr andéchtig bist, dann wird

sie folglich immer auf deiner Seite sein« (G.T.).
Der dlteste Interviewpartner S.M. wiederum ist iiberzeugt davon, dass ausstehende
Segnungen Bestrafungen und Unfille zur Konsequenz haben, und belegt dies auch mit
eigenen Krankheitserfahrungen bei Segnungsnachlissigkeit:

»Es ist wahr, die Jungfrau bestraft. Ohne vorzuwarnen bestraft sie sie [die

Nachléssigen] von einem Moment auf den anderen. Und die Leute glauben nicht,

warum es passiert... ein Unfall, egal was passiert namlich. [...] Das ist die Mutter

Erde, die ihre Bestrafung ausfiihrt« (S.M.).
Zusammenfassend kann konstatiert werden, dass die Interviewdaten das
Reziprozititsprinzip stiitzen. Folglich kann argumentiert werden, dass auch in der
Moderne die andine Logik nicht verdringt wurde und dass es sich auch bei den
untersuchten Motorfahrzeugsegnungen um Elemente eines andino-katholischen
Synkretismus handelt. Folgender Abschnitt soll sich damit befassen, anhand der
theoretischen Einbindung der empirischen Resultate zu zeigen, wo dieser Synkretismus
konkret stattfindet. Als Vergleich gilt das vorgestellte Modell des andino-katholischen
Synkretismus von Ina Résing (vgl. Résing 2001).

In Bezug zur General-Lizenz-These (vgl. Rsing 2001: 58-60) wird beobachtet, dass zwar
nicht vor jeglichem Motorfahrzeugsegnungsritual (z. B. Karnevals-Ch'alla) der
christliche Gott um eine Opferungserlaubnis gebeten wird, dass jedoch wihrend den
alljahrlichen Heiligenfesten die katholische Segnung der Bendicién immer vor einer
zusdtzlichen Ch’alla abgehalten wird. Weitergehend nimmt keiner der interviewten
Fahrer eine strikte Zustdndigkeitsteilung vor (vgl. Résing 2001: 55-57), jedoch zeigt
sich, dass Pachamama, Jungfrau Maria und Mutter Erde in den Interviews weit hiufiger
als Gott genannt werden und vor allem in Bezug auf das Alltagswohl, wie geniigend
Arbeitsauftrige, primir angerufen werden. So argumentiert auch ein Interviewpartner
(S.M.), dass an erster Stelle immer der Mutter Erde gehorcht werden muss. Die meisten
interviewten Fahrer verbinden die adressierten Gottheiten und widmen einzelne
Rituale gleichzeitig Gott, der Pachamama und der Jungfrau Maria. Anders 0.M., welcher
seine praktizierten Rituale separiert und eine alljdhrliche Pilgerfahrt fiir Gott, dreimal
jahrlich eine Ch’alla fiir die Pachamama und einmal jéhrlich einen Tanzumzug fiir die
Jungfrau ausfiihrt.

Die These der Bezugsrahmenverschiebung, dass die praktizierten Rituale nicht mit dem
christlichen Gebot des Monotheismus, sondern mit schwarzer Ritualistik verglichen
werden (vgl. Résing 2001: 52-55), zeigt sich am Eindeutigsten im Interview mit dem
Buschauffeur. R.S. erkldrt, dass die Ch'dlla gut sei, weil niemand damit zu Schaden
komme. Und R.S. verurteilt das Segnen von Mordwaffen und dass Mitfithren von toten
Fréschen oder Schlangen als Gliicksbringer, weil dies ,,Sachen des Teufels“ seien. Nicht
Monotheismus sei fiir Gott zentral, sondern mit der Nennung des Bibelzitates ,,Gott
sagt, wer nicht gegen mich ist, ist mit mir* erklidrt R.S., dass Gott jegliche Rituale,
welche nicht explizit gegen ihn gerichtet sind, gutheift.

In Bezug zur Verschliisselungsthese (R3sing 2001: 61-63) zeigen die Interviews, dass
zwar die Pachamama hiufig als Jungfrau Maria bezeichnet wird, jedoch ldsst nichts Ina
Rosings Schlussfolgerung untermauern, dass die katholische Symbolik nur als Etikette
fir andine Gottheiten gebraucht wird. Die austauschbaren Nennungen der
Bezeichnungen von Pachamama, Mutter Erde und Jungfrau, lassen gegenteilig darauf
schliefen, dass es sich fiir die befragten Fahrer dabei tatsidchlich um die gleiche Figur

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020

10



43

44

45

46

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

handelt und diese folglich sowohl in Marienstatuen als auch als Erdboden verehrt
werden kann. Jedoch ist anzumerken, dass kein Dogma existiert, welches die Gldubigen
leitet, so dass sich in den durchgefiihrten Interviews zeigt, dass die Interpretationen
zur Pachamama bzw. Jungfrau Maria zwischen den verschiedenen Personen sehr
unterschiedlich ausfallen. Wahrend einige sich diese universell vorstellen und
argumentieren, sie sei iiberall anzufinden, handelt es sich bei anderen um territorial
gebundene Figuren: So argumentiert S.M., dass um einen spezifischen Ort, wo die
Jungfrau sei, getanzt werden muss und 0.M. unterscheidet zwischen seiner Pachamama
und der Pachamama des Nachbarn.

Viele Interviewpartner nehmen keinen Synkretismus wahr und beschreiben sich selbst
ausschlieBlich als Katholiken. Sie verstehen jedoch die Verehrung der Mutter Erde als
ein zentrales Element des katholischen Glaubens:

»[Wir] Katholiken werden immer die Jungfrau, die Mutter Erde unterstiitzen. Im-

mer. [...] Wir sind aus der Erde gekommen und wir miissen nidmlich auch in die Erde

zuriickkehren. Wir diirfen uns nicht mehr davon entfremden« (S.M.).
Obwohl auf Grund der Anwendung von Elementen aus zwei historisch
unterschiedlichen Traditionen aus etischer Perspektive auch hier von Synkretismus
gesprochen werden kann, handelt es sich aus emischer Perspektive um ein einziges
Religionssystem. Ausschliisse von katholischen Priestern bei den Ch’allas werden auf
eine klerikale Abneigung gegeniiber dem Gebrauch (und Genuss) von Alkohol als
Segnungsutensil zuriickgefithrt. Erst wenn ein Konflikt wahrgenommen wird,
konstruieren die Fahrer*innen aktiv synkretistische Verbindungen. Ein gutes Beispiel
ist R.S., welcher als ehemaliger Mitarbeiter der katholischen Kirche direkt mit dem
klerikalen Antisynkretismusdiskurs konfrontiert wurde und sich gegen Vorwiirfe, seine
Ch’alla sei antichristlich, zu verteidigen hatte. R.S. verbindet nicht nur aktiv die vom
katholischen Klerus verurteilten mit den anerkannten Elementen seines katholischen
Glaubens, sondern konstruiert auch synkretistische Erklirungen fiir den erlebten
Antisynkretismus. Nach Nennung der Sékularisierung als zentrales Problem der
heutigen Gesellschaft, wirft R.S. den antisynkretistischen Priestern iiberhéhten
Intellektualismus vor, vergleicht diese auf Grund ihrer Textbezogenheit mit
»Nietzsche* und auf Grund ihrer Arroganz mit ,,Superman®. Er schlussfolgert, dass wer
zusidtzlich zum Verstand auch auf das Herz hére, ,,gut und ,,bdse* gefithlsmiRig zu
trennen wisse und sich nicht ausschlielich auf die (unvollstindige) Bibel zu verlassen
habe.

AB. erlebt einen gegenteiligen Konflikt: Seine Wahrnehmung der Welt als
Wissenschaftler und Katholik wird wihrend Arbeiten in ruralen Gegenden als
ungeniigend kritisiert. Die fortwihrende Konfrontation mit landwirtschaftlichen
Ritualen an die Pachamama fiihrt A.B. nach anfinglicher Skepsis, zur synkretistischen
Einbindung dieser Rituale in seinen eigenen Glauben, wobei er diese als Komplement
betrachtet und nach Ungliicken intensiviert. Auch G.T. nimmt einen Konflikt wahr, weil
die Priester seine Ch’alla fiir ,,etwas Dunkles* halten, er 16st diesen, indem er die beiden
Traditionen parallel getrennt nebeneinanderstellt und gegenseitigen Respekt fordert.

Aus der oben aufgefithrten Theorie geht die These hervor, dass andine Religiositit
zunehmend verloren geht: Wihrend Fernando Montes davon ausgeht, dass der Weg zur
Einbindung in eine nationale Gesellschaft iiber den Verlust der indigenen Traditionen
fithrt (vgl. Montes Ruiz 1999: 406-407), proklamiert Ina R3sing einen existenziellen
Zusammenhang zwischen andinen Ritualen und der Landwirtschaft und argumentiert,

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020

1



47

48

49

50

51

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

dass Urbanisierung und individuelle Gewinnmaximierung zwangsmiRig zu deren
Verringerung fithren (vgl. R3sing 2001: 67). Die empirischen Resultate deuten jedoch in
eine gegenteilige Richtung: Nur ein Interviewpartner geht davon aus, dass das Ritual
der Ch’alla zunehmend verloren geht. Sogar er relativiert dies jedoch, denn in erster
Linie nimmt auch er keinen Verlust wahr, sondern eine Verdringung in die
Privatsphire.

Die anderen sieben Fahrer widersprechen, wenn nach einem Riickgang gefragt wird:
Thre Erfahrungen zeigen, dass sowohl die Bendicién, wie auch die Ch’alla von
Motorfahrzeugen zunimmt. AuBerdem fithren sie viele weitere Beispiele an, um zu
zeigen, dass sich diese Segnungen nicht nur auf Motorfahrzeuge beschrinken, sondern
auch fiir Geschifte, Hduser, Minen, Felder, Vieh, Grundstiicke, Baustellen und sogar
Liebesbeziehungen praktiziert werden.

Die Interviews zeigen, dass moderne Urbanisierung und Segnungsrituale nicht im
Widerspruch miteinander stehen. Der Mechaniker O0.M. erklirt, dass er sich durch die
Rituale mehr ,,Weisheit” erwiinscht, um die immer komplexere Technik der modernen
Fahrzeuge gut zu verstehen. G.T. erkldrt, dass durch technologische Innovationen
immer mehr entsteht, wofiir der Mutter Erde zu danken sei.

Folglich soll hier die These aufgestellt werden, dass die moderne Ausdifferenzierung
der Gesellschaft, die Urbanisierung und die Technologisierung zu intensiveren
Segnungspraktiken fithrt. Hintergrund ist der andine Glaube, dass alles Leben in sich
hat. Diese Lebendigkeit beschrankt sich nicht nur auf natiirliche Gegenstinde, wie
beispielsweise Steine, sondern schliet m. E. auch moderne Errungenschaften mit ein:
O.M.s Auto trigt einen persénlichen Namen und F.G. erklidrt die Challa als
Geburtstagsfeier der Fahrzeuge und dankt seinem Auto nach jedem Arbeitstag dafiir,
ihn sicher nach Hause gebracht zu haben. Der ilteste Interviewpartner erklirt, dass
Motorfahrzeuge Pferde als Fortbewegungsmittel abgel6st haben und jetzt identisch wie
Pferde gesegnet werden. Es gibt also keine klare Trennung zwischen Menschen, Tieren
und Gegenstidnden, allesamt haben Leben und damit auch Agency.

Obwohl die andinen Rituale fortwihrend unter Kritik standen und auch heute noch in
konservativen katholischen Kreisen und in evangelikalen Kreisen kritisiert werden,
halten die Interviewpartner die Rituale weiter hoch. Der katholische Klerus wird zwar
mit der Segnung der Bendicién beauftragt, aber von den Ch’alla-Ritualen
ausgeschlossen. Die ablehnende Haltung vom Klerus zur Ch’alla ist den Praktizierenden
bekannt, wird jedoch meist nicht als Antisynkretismus wahrgenommen, sondern mit
Alkoholkritik in Verbindung gebracht. Die Kontinuitit der Ch’alla-Rituale im urbanen
Umfeld des heutigen Boliviens lisst auf eine tiefe gesellschaftliche Verwurzelung
schlieBen. Der andino-katholische Synkretismus wird sich in Zukunft
weiterentwickeln; dass die andinen Logiken verdringt werden, sei durch die
gesammelten Daten jedoch in Frage gestellt.

5 Fazit: Weiterhin ,gut versichert”

Diese Arbeit untersuchte bolivianische Motorfahrzeugsegnungen und stellte die Frage,
inwiefern diese andino-katholische Synkretismen sind. Dafiir wurde im Rahmen von
partizipierenden Observationen an drei Autosegnungen teilgenommen, und narrative

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020

12



52

53

54

55

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

sowie  semi-strukturierte Interviews mit  bolivianischen  Fahrzeugfiithrern
unterschiedlicher sozialer Hintergriinde wurden durchgefiihrt.

Die auf diese Weise produzierten empirischen Daten zeigen, dass die bolivianischen
Fahrer den Motorfahrzeugsegnungen eine groRe Wichtigkeit zuschreiben. Viele Fahrer
segnen ihre Fahrzeuge regelmifig mit zwei unterschiedlichen Segnungsmethoden:
Einerseits nehmen sie, meist jahrlich, an katholischen Marien- oder Heiligenfeiern teil.
Im Rahmen dieser Feste segnen katholische Priester die pridsenten Fahrzeuge mit
Weihwasser, dies wird als Bendicién bezeichnet. Andererseits segnen die Fahrer,
hauptsdchlich am Karnevalsdienstag, ihre Fahrzeuge selber oder mit Hilfe eines Yatiri
mit einer Ch’alla. Dabei wird ein Rauchopfer, K'oa, verbrannt und unter anderem
Alkohol und Cocablitter werden geopfert und konsumiert.

Laut Aussagen in den Interviews praktizieren die Fahrer diese Rituale in erster Linie,
um Schutz vor Unfillen und Pannen zu erhalten, und sind von der Effizienz der Rituale
iiberzeugt, so dass von einer positiven Reziprozitit gesprochen werden kann. Weiter
erkldren einige Fahrer, dass Nachlissigkeiten bei den Segnungsritualen negative
Konsequenzen zur Folge haben kénnten. Géttliche Entititen, wie beispielsweise die
Pachamama, kdnnen durch Unfille und weitere Bestrafungen die Fahrer auf die
ausstehenden Opferungen aufmerksam machen.

Die meisten Fahrer sehen sich als Katholiken und beschreiben die beiden
Segnungsmethoden als ebenbiirtig. Erst mit der Wahrnehmung eines Konfliktes,
beispielsweise =~ durch  Konfrontation = mit dem  konservativ-katholischen
Antisynkretismusdiskurs, verbinden die Fahrer ihrerseits aktiv die verschiedenen
Elemente ihres Glaubens und werden auf diese Weise zu fortfithrenden Akteuren des
andino-katholischen Synkretismus. Verschiedene Thesen der
religionswissenschaftlichen = Forschung, = wie  die  General-Lizenz-,  die
Zustdndigkeitsteilung-, die Verschliisselung- und die Bezugsrahmenverschiebung-
Hypothese, kénnen dabei in unterschiedlichem MaRe in den synkretistischen
Konstruktionen der interviewten Fahrer wiedergefunden werden.

Die Verlustperspektive, welche viele religionswissenschaftliche und anthropologische
Studien zum andino-katholischen Synkretismus einnehmen, ist folglich zu
hinterfragen, da auch im urbanen Bolivien andino-katholische Logik, wie die
Reziprozitit, von der Bevolkerung aufrechterhalten und auf moderne
Errungenschaften, wie unter anderem das Motorfahrzeug, angewendet werden.

BIBLIOGRAPHY

Baby-Collin, Virginie / Sassone, Susana. 2010. «Mondialisation de la Virgen de Urkupifia?
Religiosité, fétes populaires et territoires urbains des migrants boliviens, de Buenos Aires a
Madrid». In: Autrepart, Bd. 56(4), S. 111-132.

Bastien, Joseph. 1987. Healers of the Andes. Kallawaya Herbalists and their Medical Plants. Salt Lake
City: University of Utah.

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020

13



Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Berg, Hans van den. 1987. «Dia de los Difuntos, Fiesta a la Vida». In: Cuarto Intermedio, Bd. 5, S.
4-17.

Berg, Hans van den. 1990. La Tierra No Da As{ Nomds. Los Ritos Agricolas en la Religién de las Aymara-
Christianos. La Paz: Hisbol.

Berg, Hans van den. 2015. Introduccién. In: Historia del Célebre Santuario de Nuestra Sefiora de
Copacabana y sus Milagros, e Invencién de la Cruz de Carabuco. von Alonso Ramos Gavilan [1621].
Sucre: ABNB, (3. Aufl.).

Blanchard, Sophie. 2006. «Migration et marginalité. Les migrants andins dans les quartiers
marginaux de Santa Cruz de la Sierra (Bolivie)». In: Revue Tiers Monde, Bd. 185(1), S. 23-38.

Castro Varela, Marfa do Mar / Dhawan, Nikita. 2015. Postkoloniale Theorie. Eine kritische Einfiihrung.
2., komplett iiberarbeitete Auflage. Bielefeld: transcript (cultural studies).

Champi Soliz, Jhonny Felix. 2013. Sincretismo Cultural. Del Encuentro de Dos Mundos Diferentes a una
Nueva Sociedad Hibrida. La Paz: Editorial Quisbert.

Esch-Jakob, Juliane. 1994. Sincretismo Religioso de los Indigenas de Bolivia. La Paz: Hisbol, (Serie:
Religién y sociedad).

Girault, Louis. 1988. Rituales en las Regiones Andinas de Bolivia y Péru. La Paz: Don Bosco.

Glaser, Barney / Strauss, Anselm. 1967. The Discovery of Grounded Theory. Strategies for Qualitative
Research. Chicago: Aldine.

Hannerz, Ulf. 1992. Cultural complexity. Studies in the social organization of meaning. New York:
Columbia University Press.

Herskovits, Melville J. 1941. The Myth of the Negro Past. New York / London: Harper & Brothers.
Irarrdzaval, Diego. 1999. Un cristianismo andino. Quito: Abya-Yala.
Lavaud, Jean-Pierre. 2009. «Welcome to Achacachi (Bolivie)». In: Esprit, Bd. 6, S. 165-173.

Martin, Luther H. / Leopold, Anita Maria. 2004. New Approaches to the Study of Syncretism. In:
Antes, Peter / Geertz, Armin / Warne, Randi (Hrsg.): New Approaches to the Study of Religion. Volume
2. Textual, Comparative, Sociological and Cognitive Approaches. Berlin / New York: Walter de Gruyter,
S. 93-108.

Montes Ruiz, Fernando. 1999. La mdscara de piedra. Simbolismo y personalidad aymaras en la historia.
La Paz: Editorial Armonia, (2. iibrarb. Aufl.).

Orta, Andrew. 2004. Catechizing Culture. Missionaries, Aymara, and the "New Evangelization". New
York: Columbia University Press.

Quispe, Calixto / Albé, Xavier / Irarrazaval, Diego / Damen, Franz / Geyamont, Fanny. 1987.
«Religion Aymara liberadora». In: Fe y Pueblo, Bd. 4(18), S. 1-52.

Ramos Gavildn, Alonso. 2015 [1621]. Historia del Célebre Santuario de Nuestra Sefiora de Copacabana y
sus Milagros, e Invencidn de la Cruz de Carabuco. Sucre: ABNB, (3. Aufl.).

ROsing, Ina. 2001. Die heidnischen Katholiken und das Vaterunser im Riickwdrtsgang. Zum Verhdltnis
von Christentum und Andenreligion. Heidelberg: Universititsverlag C. Winter.

Sachs, Wolfgang. 1992 [1984]. For love of the automobile. Looking back into the history of our desires.
Berkeley: University of California Press.

Salles-Reese, Verdnica. 2008. De Viracocha a la Virgen de Copacabana. Representacion de lo sagrado en

el Lago Titicaca. La Paz: Instituto Francés de Estudios Andinos / Plural editores.

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020

14



Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Serna Sanchez, Crist6bal. 2002. Tiempo, Espacio e Historia de Copacabana. Copacabana: Editorial
Infinito.

Shaw, Rosalind / Stewart, Charles. 1994. Introduction. Problematizing Syncretism. In: Syncretism /
Anti-syncretism. The Politics of Religious Synthesis. Hg. von Charles Stewart und Rosalind Shaw.
London / New York: Routledge, S. 1-24.

Stotz, Gertrude. 2001. The Colonizing Vehicle. In: Miller, Daniel (Hrsg.): Car Cultures. Oxford: Berg,
S. 223-244.

Talbot, Eliane. 2011. «Florecimiento del patronazgo de la Candelaria a orillas del lago Titicaca con la
imagen de Copacabana». In: Bolivian Studies Journal / Revista de Estudios Bolivianos, Bd. 18, S. 184-197.

Terrazas Orellana, Carlos. 2012. Copacabana y el lago sagrado. Copacabana: Terra.

NOTES

1. Die Interviews wurden auf Spanisch gefithrt und transkribiert, die Zitate vom Autor ins
Deutsche iibersetzt, die Namen der Interviewpartner fiir den Datenschutz anonymisiert.
2. Zitate aus spanischen Quellen werden vom Autor wortgetreu ins Deutsche iibersetzt.

ABSTRACTS

Der vorliegende Artikel basiert auf einer dreimonatigen Feldforschung im Jahre 2017 und trégt
zum Bruch mit einer in religionswissenschaftlichen und anthropologischen Studien zu
Lateinamerika verbreiteten Verlustperspektive bei, indem er nicht nach ,,Authentischem* sucht,
sondern nachzeichnet, wie die Bevilkerung im heutigen Bolivien eine moderne Errungenschaft
wahrnimmt und interpretiert.

Mittels partizipierenden Observationen an bolivianischen Motorfahrzeugsegnungen und
narrativen und semi-strukturierten Interviews mit verschiedenen Fahrzeugfithrern (leider
konnte keine Fahrzeugfiihrerin interviewt werden, da diese im bolivianischen Verkehr stark
unterreprisentiert sind) wird nachgewiesen, dass zwei Segnungsmethoden fiir ein sicheres
Vorwirtskommen im bolivianischen Verkehr praktiziert werden: Die von katholischen Priestern
ausgefiihrte Bendicion und die von den Fahrern selbst oder von einem professionellen Yatiri
getitigte Ch'alla. Die dokumentierten Rituale werden mit dem andino-katholischen
Synkretismusmodell nach Ina Résing verglichen und ihrer These, dass die andine Religiositit mit
der Urbanisierung verloren gehe, gegeniibergestellt.

Die diesen Ritualen zugesprochene Effizienz fiir Schutz vor Unfillen und Pannen, und die Angst
vor negativen Konsequenzen bei nachlissigen Segnungen zeigen, dass im heutigen Bolivien die
Logik der Reziprozitit weitverbreitet ist, und auch ,moderne“ Technologien, wie das
Motorfahrzeug, von der bolivianischen Bevdlkerung im Symbolsystem des andino-katholischen
Synkretismus interpretiert werden.

Based on empirical research in 2017 and contributing to a break with a perspective of losses that
is widespread in the work on Latin America by anthropologists of religion, this article doesn’t
focus on “authenticity”, but analyzes how the population in today's Bolivia perceives and

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

interprets a modern achievement.

The article builds on data from participatory observations on motor vehicle blessing rituals in
Bolivia and on narrative and semi-structured interviews with various drivers. It demonstrates
that two blessing rituals are performed to be protected when driving in Bolivia: The bendicién by
Catholic priests and the ch'alla per-formed by the drivers themselves or by a professional yatiri. I
compare the collected data to the model of andino-catholic syncretism by Ina Rdsing and
contrast it with her thesis that the Andean religiosity is getting lost due to urbanization.

The efficiency attributed to these rituals for protection against accidents and incidents, and the
fear of negative consequences when not performing them show that in today's Bolivia the logic
of reciprocity is widespread and that also “mod-ern” technologies, such as the motor vehicle, are
interpreted by the Bolivian population inside the symbol system of andino-catholic syncretism.

INDEX

Schliisselworter: Synkretismus, Ritual, Lateinamerika, agency, Moderne

AUTHOR

MANUEL MOSER

B.A. in Religionswissenschaften und Medien- und Kommunikationswissenschaft an der
Université de Fribourg und der Université du Québec & Montréal (2014 - 2017), M.A. in
Internationalisierung an der Universitat de Barcelona (2017 - 2019), ab Oktober 2019 Doktorand
am Max-Weber-Kolleg der Universitit Erfurt.

Kontakt: manuel.moser@uni-erfurt.de

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020

16



	Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motorfahrzeugsegnungen
	1 Maria und die Motoren
	2 Der andino-katholische Synkretismus
	3 Unterwegs auf Boliviens Straßen
	4 Vielfältige Verbindungen: Reziprozität, Synkretismus und Moderne
	5 Fazit: Weiterhin „gut versichert“


