
 

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft 
15 | 2020
Jahresausgabe 2020

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen
Bolivien am Beispiel der Motorfahrzeugsegnungen
Die Rituale der Bendición und der Ch’alla im Verständnis von
bolivianischen Fahrzeugführern

Manuel Moser

Electronic version
URL: http://journals.openedition.org/zjr/1408
DOI: 10.4000/zjr.1408
ISSN: 1862-5886

Publisher
Deutsche Vereinigung für Religionswissenschaft
 

Electronic reference
Manuel Moser, „Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der
Motorfahrzeugsegnungen“, Zeitschrift für junge Religionswissenschaft [Online], 15 | 2020, Online
erschienen am: 29 September 2020, abgerufen am 26 Januar 2021. URL: http://
journals.openedition.org/zjr/1408 ; DOI: https://doi.org/10.4000/zjr.1408 

This text was automatically generated on 26 janvier 2021.

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine
Bearbeitung 3.0 Deutschland Lizenz.

http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org/zjr/1408
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/


Der andino-katholische
Synkretismus im urbanen Bolivien
am Beispiel der
Motorfahrzeugsegnungen
Die Rituale der Bendición und der Ch’alla im Verständnis von
bolivianischen Fahrzeugführern

Manuel Moser

 

1 Maria und die Motoren

»Wenn man ein Auto kauft, kauft man auch eine Versicherung, siehst du? Man lässt

es segnen, also funktioniert das Auto gut. Das ist die Versicherung« (O.M.).1

1 Motorfahrzeugsegnungen sind im heutigen Bolivien weit verbreitet und haben einen

hohen  Stellenwert,  wie  diese  Aussage  des  Automobilmechanikers  O.M.  aus  Sucre

darlegt. Vorliegender Artikel fußt auf empirischen Feldstudien in Bolivien, welche hier

in Bezug auf religionswissenschaftliche Synkretismustheorien analysiert werden.

2 Obwohl  die  indigene  Bevölkerung  Boliviens  im  Kontext  der  fünfhundertjährigen

Kolonialgeschichte unter Zwang zum Katholizismus konvertierte, ist eine Wertung der

entstandenen  synkretistischen  Verbindungen  zwischen  Christentum  und

Lokalreligionen als Verlust nicht sozialwissenschaftlich nachweisbar und im Zeitalter

von postkolonialen Theorien nicht mehr vertretbar (vgl. Mar Castro Varela / Dhawan

2015). Folglich wurden in dieser Arbeit nicht Authentizitätsfragen ins Zentrum gestellt,

sondern es wurde versucht nachzuvollziehen, wie das Motorfahrzeug als symbolischer

Gegenstand der „Moderne“ im Verständnis der heutigen bolivianischen Bevölkerung

interpretiert  wird.  In diesem Sinne liegt  der  Fokus auf  den Leitfragen:  Wie werden

Motorfahrzeuge heute in Bolivien gesegnet? Welche Bedeutung geben die Fahrer den

Segnungsritualen?  Und  inwiefern  eignen  sich  die  Synkretismustheorien,  um  die

Interpretation der Rituale durch die Fahrer zu erklären? 

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

1



3 Eine intrinsische Verbundenheit zwischen „Moderne“ und dem Motorfahrzeug wurde

aus einer historischen Perspektive z. B. von Wolfgang Sachs in seiner Monographie Die

Liebe  zum  Automobil nachgezeichnet.  Der  Autor  klassifiziert  das  Auto  als  „symbol of

modernity“ (Sachs 1992 [1984]: 32, 58), u. a. weil durch eine Entelitarisierung des Autos

zur  Mitte  des  20.  Jahrhunderts  den  Bevölkerungsmaßen  in  den  industrialisierten

Nationen  eine  Teilhabe  an  den  Errungenschaften  des  technologischen  Fortschrittes

ermöglicht  wurde.  Insofern  wird  „Moderne“  in  diesem  Artikel  auch  nicht  als  ein

abgeschlossener  Zeitraum  begriffen,  sondern  als  ein  Prozess  der  gesellschaftlichen

Transformation,  der  sich  in  verschiedenen  parallel  stattfindenden  Veränderungen

(Urbanisierung, Technologisierung, Kapitalisierung, Globalisierung, „Westernisierung“,

Fortschrittsglauben,  etc.)  zeigt,  deren Anfang und Ende nicht  klar  definiert  werden

können. Gerade wegen ihrer symbolischen Verbundenheit mit der „Moderne“ können

nichteuropäische Gesellschaften beim Einbetten von Autos in ihre sozialen Strukturen

Spannungen  erleben,  wie  beispielsweise  Gertrude  Stotz  in  ihrer  Analyse  der

Zugriffsrechte auf die Pickups einer Walpiri-Gemeinde in Australien zeigt (vgl. Stotz

2011).

4 Im Zentrum meiner Feldforschung steht die Ortschaft Copacabana, welche am Ufer des

Titicacasees  liegt.  Die  Jungfrau  von  Copacabana,  eine  in  Bolivien  weit  verehrte

Marienfigur,  ist  im  Vergleich  mit  der  in  vielen  religionswissenschaftlichen

Publikationen aufgeführten Jungfrau von Guadalupe in  Mexiko nur  selten erforscht

(vgl.  Talbot  2011:  185).  Außerdem  basieren  viele  dieser  Studien  in  erster  Linie  auf

Literaturanalysen,  welche  auf  Grund  der  kolonialen  Situation  Amerikas  einseitig

normativ aufgeladen sind (was sich gut am aktuellen Forschungstand zu Copacabana

zeigen lässt,  vgl.  z.  B.  Salles-Reese 2008).  Folglich manifestiert der hier präsentierte

Forschungsstand in erster Linie die unausgewogene Methodik vieler Autor*innen.

5 Die  Literaturanalysen  zu  Copacabana  fokussieren  das  im  Jahre  1621  veröffentlichte

Werk  des  augustinischen  Mönches  Alonso  Ramos  Gavilán  (vgl.  Ramos  Gavilán  2015

[1621]). Abgesehen von vielen Dokumentationen von „Wundern“ (vgl. Ramos Gavilán

2015 [1621]: 304-459), präsentiert Alonso Ramos den indigenen Bildhauer Francisco Tito

Yupanqui,  welcher  die  Marienstatue  erschaffen  habe,  und  den Umstand  von

Ernteausfällen, welche die Lokalbevölkerung im Jahre 1567 bewogen habe, sich eine

katholische  Schutzpatronin  zu  suchen  (vgl.  Ramos  Gavilán  2015  [1621]:  277-303).

Obwohl Alonso Ramos durch seine Mission der christlichen Bekehrung der indigenen

Bevölkerung  keine  neutrale  Position  innehatte,  wird  sein  Werk  auch  heute  noch

unreflektiert zitiert. Dieser unausgewogene Umgang zeigt sich auch in der Einleitung

zur neusten Auflage,  in welcher der holländische Religionswissenschaftler Hans van

den Berg keinen relativierenden Gedanken äußert (vgl. Berg 2015).

6 Verónica Salles-Reese analysiert  die  Geschichte  der  Jungfrau von Copacabana unter

anderem mit Bezug zum Werk von Alonso Ramos und zur Religionsphänomenologie

nach  Mircea  Eliade und  schlussfolgert,  dass  in  Copacabana  eine  transformative

Kontinuität der Heiligenrepräsentation bis in vor-inkaische Zeiten bestehe (vgl. Salles-

Reese 2008). Eliane Talbot weist die Popularität der Marienfigur als Beschützerin der

spanischen Seefahrenden nach und argumentiert, dass die heutige Popularität der von

indigener  Seite  initiierten  Jungfrau  von  Copacabana  durch  die  Pilgerfahrten  von

europäischen Einwander*innen katalysiert  worden sei  (vgl.  Talbot  2011).  Christóbal

Serna  Sánchez  bezieht  sich  laut  Einleitung  in  seinem  Werk  zu  Copacabana  auf

mündliche Überlieferungen seiner eigenen Großeltern (vgl. Serna Sánchez 2002: 11).

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

2



Copacabana,  welches  er  epistemologisch  von  Kgupac-Kgawana  ableitet,  sei  vom

zehnten  Inkakönig  Tupac  Yupanqui  als  Pilgerstätte  am  Titicacasee  –  als

Menschheitsursprung verehrt –  gegründet worden (vgl.  Serna Sánchez 2002:  29-31).

Der  einzige  Satz  zu  den  Autosegnungen  von  Copacabana  kommt  vom  franco-

bolivianischen Ethnologen Carlos Terrazas Orellana:

»Vor  der  Kirche  widmen  sich  die  Priester  dem  Segnen  von  neuerworbenen

Fahrzeugen, während die Besitzer, ihre Begleiter und die Vorbeter sich mit deren

traditionellen  ›Ch’alla‹  [Anführungszeichen  im  Original]  befassen«  (Terrazas

Orellana 2012: 8 [pers. Übers.2]).

7 Das Ritual der Ch’alla, welches, wie sich zeigen wird, ein sehr wichtiger Bestandteil der

Motorfahrzeugsegnungen  ist,  wird  in  folgenden  anthropologischen  Arbeiten  zu

Bolivien  genannt:  In  einem  Artikel  zur  Selbstjustiz  in  Achacachi  wird  die  Ch’alla

eingeführt, um die Normalität in der Weiterführung des Alltags nach dem Vorgang des

Lynchens zu symbolisieren (vgl. Lavaud 2009: 169). In einem Artikel zu interethnischen

Entanglements  in  der  bolivianischen  Tiefland-Stadt  von  Santa  Cruz  de  la  Sierra,

unterstreicht  die  Ch’alla die  Wichtigkeit  der  kulturellen  Einflüsse  der  andinen

Migranten (vgl.  Blanchard 2006: 36).  Aus einer ähnlichen Perspektive wird auch die

Verehrung einer weiteren bolivianischen Marienfigur, der Jungfrau von Urkupiña, in

der bolivianischen Diaspora von Buenos Aires und Madrid untersucht (vgl. Baby-Collin

/ Sassone 2010). 

 

2 Der andino-katholische Synkretismus

8 Der  Begriff  Synkretismus  wird  in  der  Religionswissenschaft  mit  verschiedensten

Bedeutungen  verwendet,  oft  mit  Verlust  von  Authentizität  gleichgesetzt  und

infolgedessen auch auf Grund einer mangelnden Objektivität kritisiert (so bevorzugt

bspw.  Ulf  Hannerz  den  nicht  weniger  problematischen Begriff  „Kreolisierung“,  vgl.

Hannerz  1992).  Für  eine  empirische  Arbeitsweise  ist  es  deshalb  unumgänglich,  den

Begriff hier einzugrenzen, indem die Anwendungsgeschichte des Begriffes reflektiert

wird.  In dieser Arbeit  steht  Synkretismus im Sinne von Rosalind Shaw und Charles

Stewart  für  die  Verbindung  von  Elementen  aus  zwei  historisch  unterschiedlichen

religiösen Traditionen und grenzt sich somit vom Begriff Bricolage ab, welcher für die

Verbindungen aus vielfachen Kontexten steht (vgl. Shaw / Stewart 1994: 9). 

9 Der Begriff  Synkretismus stammt etymologisch vom altgriechischen Term Syngkrasis

ab,  auf  Deutsch „Zusammenmischung“ (vgl.  Shaw /  Stewart  1994:  3).  Dieser  Begriff

wurde  erstmals  von  Plutarch  als  Bezeichnung  für  politische  Bündnisse  von

verfeindeten kretischen Herrschern verwendet, welche sich zusammenschlossen, um

gemeinsam militärisch gegen externe Aggressionen vorzugehen (vgl. Martin / Leopold

2004: 94). Nach dieser ersten positiven Konnotation taucht der Begriff Synkretismus

wieder  im  sechzehnten  Jahrhundert  in  der  protestantischen  Theologie  auf,  wo  er

verwendet  wurde,  um  durch  unchristliche  Kontakte  entstandene  religiöse

„Verfälschungen“ normativ zu verurteilen. So wurde beispielsweise der katholischen

Kirche Synkretismus vorgeworfen, weil sie durch die vatikanische Tradition und ihren

Entstehungskontext  im  römischen  Kaiserreich  nicht  die  „wahre“  Religion Christus

verbreite, sondern durch externe Einflüsse verfälscht worden sei (vgl. Shaw / Stewart

1994:  4,  Martin / Leopold 2004:  95).  Diese negative Bedeutung des Synkretismus als

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

3



„falsche“ Religion setzte sich dann im achtzehnten Jahrhundert vollständig durch und

wurde erst wieder im 20. Jahrhundert hinterfragt (vgl. Martin / Leopold 2004: 94). 

10 In der Missionstheologie, wie auch in der Mehrheit der religionswissenschaftlichen und

anthropologischen  Studien  bis  in  die  Gegenwart,  wird  davon  ausgegangen,  dass

interreligiöser Kontakt gezwungenermaßen Synkretismus auslöst (vgl. z.B. Herskovits

1941).  Besonders  asymmetrische  Machtpositionen  würden  diesen

Synkretisierungsmechanismus  antreiben,  bei  welchem  die  unterlegene  Position

gezwungen würde, die Religion des Mächtigen zu akkulturieren und die eigene Religion

allenfalls in gewisser Symbolik und Ritualistik beibehalten könne (vgl. Shaw / Stewart

1994: 6, Martin / Leopold 2004: 98). 

11 Neuere Perspektiven lehren aber, dass Synkretismus in erster Linie ein aktiver Prozess

der  Verbindung  unterschiedlicher  Religionssysteme  „from  below“ ist,  weil  auch  die

Anhänger*innen von kolonialisierten Religionen über Agency verfügen (vgl.  Shaw /

Stewart  1994:  15-18).  Sicherlich  wird  Synkretismus  durch  unausgeglichene

Machtverhältnisse  katalysiert,  jedoch ist  er  nur eine mögliche Reaktion neben dem

Widerstand, der vollständigen Konversion oder des fortbestehenden Pluralismus (vgl.

z.B.  Irarrázaval  1999:  78-79).  Synkretismus  ist  folglich  nicht  mit  einem

Traditionsverlust  gleichzusetzen,  denn  er  ist  umfangreicher  als  eine  resistente

Akkulturation. Als willentlicher Prozess hat Synkretismus Akteure mit Agency, welche

durch  den  interkulturellen  Kontakt  die eigene  Religion  synkretistisch  ausbauen,

transformieren und erweitern (vgl. Shaw / Stewart 1994: 18). Wenn die erschaffenen

interreligiösen Verbindungen in den Sinnkonstruktionen der Bevölkerung als solche

wahrgenommen  werden,  ist  Synkretismus  auch  mehr  als  eine  etische

Kategorienerfindung der westlichen Wissenschaft (vgl. Shaw / Stewart 1994: 15-16). 

12 Trotz seiner normativen Vorgeschichte eignet sich m. E. der Begriff des Synkretismus

gut,  um Prozesse interreligiöser Verbindungen zu beschreiben, wenn der Glaube an

eine  „Urreligion“  ablegt  und  anerkannt  wird,  dass  alle  Religionen  aus

Vorläuferkulturen  und  –religionen  entstanden  sind.  „Synkretismus“  ist

aussagekräftiger als die individualistischere „Bricolage“, weil er das kulturelle Umfeld

und Machtpolitiken stärker wahrnimmt und leichter verständlich als „Kreolisierung“:

Eine  nicht  abwertende  Verwendung  des  Synkretismusbegriffes  ist  in  der  heutigen

anthropologischen Literatur bereits verbreitet,  wie beispielsweise auch im Werk des

bolivianischen Anthropologen Jhonny Champi Soliz:

»Dies  [der  Synkretismus]  bedeutet  nicht  unbedingt  einen  Bruch  mit  der

Vergangenheit, sondern in erster Linie eine kulturelle Neuausrichtung. Dank der

Verbindung  von  unterschiedlichen  Ideologien,  Geschmäckern  und  Bräuchen,

wurden  verschiedene  Kulturen  aufgenommen«  (Champi  Soliz  2013:  83  [pers.

Übrs.]).

13 Die  deutsche  Kulturanthropologin  Ina  Rösing  veröffentlichte  während  langjähriger

Feldforschungen  in  der  ruralen  Kallawaya-Region  im  Nordosten  Boliviens  unter

anderem  die  Monographie  Die  heidnischen  Katholiken  und  das  Vaterunser  im

Rückwärtsgang.  Zum  Verhältnis  von  Christentum  und  Andenreligion (Rösing  2001),  in

welcher  sie  die  Thematik  des  andino-katholischen  Synkretismus  am  Beispiel  der

Sinnkonstruktionen der indigenen Katecheten der Region untersucht. Diese eignen sich

laut Rösing, um die Dynamik des Synkretismus zu erforschen, weil sie am Knotenpunkt

zwischen  Christentum  und  einer  „traditionelleren“  Andenreligion  stehen.  Im

Gegensatz  zur  missionswissenschaftlichen  Wahrnehmung  der  Katecheten  als

Individuen mit einer „schizophrenen Doppelidentität“ (vgl. Quispe et al. 1987, zit. nach

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

4



Orta  2004:  147),  zeigten  Ina  Rösing  (wie  auch  Andrew  Orta),  dass  die  andinen

Katecheten  zwar  interreligiöse  theologische  Widersprüche  wahrnehmen,  diese  aber

dynamisch überbrücken und vereinen (vgl. Rösing 2001: 16-18, Orta 2004: 149).

14 Der aktiv überbrückende Synkretismus findet laut Ina Rösing auf vier Ebenen statt: 

15 Erstens  verschieben  die  Katecheten  ihren  Bezugsrahmen  und  vergleichen  die,

weiterhin  von  ihnen  betriebenen,  „weißen“  Rituale  für  Schutz  und  Gutwollen  von

andinen Gottheiten nicht mit dem christlichen Gebot des Monotheismus, sondern mit

den  „schwarzen“  Ritualen  zur  Verfluchung  von  Feinden. Verglichen  mit  der

„schwarzen“ Ritualistik, von welcher Abstand genommen wird, erscheinen ihnen die

betriebenen Rituale nicht als schwerwiegendes Vergehen, so dass sie annehmen, dass

ihnen, trotz der Überschreitung des Monotheismusgebotes, der christliche Gott nicht

zürnt (vgl. Rösing 2001: 52). 

16 Zweitens teilen sie die Zuständigkeiten auf, so dass der christliche Gott und die andinen

Gottheiten  dank  unterschiedlicher  Funktionen  parallel  nebeneinander  existieren:

Während  die  andinen  Gottheiten  dabei  weiterhin  für  das  alltägliche  Wohlergehen

angerufen  werden,  wird  dem  christlichen  Gott  die  Zuständigkeit  für  abstrakte

Konzepte, wie das Seelenheil, zugesprochen (vgl. Rösing 2001: 57). 

17 Drittens wird vor den Opferungen an andine Gottheiten vom christlichen Gott  eine

Autorisation erbeten: Die Rituale werden mit einer an den christlichen Gott gerichteten

Formel  „Diospaq  licencianmanta“ anstelle  der  traditionelleren Formel  „cabildonchispaq

licencianmanta“ initiiert.  Abgesehen  von  linguistischen  Verflechtungen  zwischen

Quechua  und Spanisch,  zeigt  diese  Formel  mit  ihrer  Bedeutung „mit  der  Erlaubnis

Gottes“  laut  Ina  Rösing  die  Idee,  vom  christlichen  Gott  eine  „General-Lizenz“

einzuholen,  nach  welcher  dieser  dann  jegliche,  auch  seinen  Prinzipien

entgegengesetzte,  Rituale dulden muss,  weil  sein Einverständnis  erfragt  wurde (vgl.

Rösing 2001: 58). Ein Katechet erklärt: 

»Beten zu Gott, beten zur Mutter Erde. An beide glauben, der Mutter Erde opfern.

Das ist schon ein bisschen gefährlich, es ist schon ein bisschen sündig. Aber es gibt

einen Ausweg. Der Ausweg ist, sich von Gott die Erlaubnis zu holen. […] Zuerst muss

man  Gott  anrufen,  und  danach  kann  man  beiden  Seiten  in  gleicher  Weise

Opfergaben bringen« (Rösing 2001: 59-60 [dt. Übrs. Rösing]).

18 Viertens werden andine Gottheiten und Rituale in katholischer Weise verschlüsselt:

Zwar  wird  auch  an  katholische  Heilige  geopfert,  welche  jedoch  nur  eine

„Etikettenform“ für andine Gottheiten einnehmen (vgl. Rösing 2001: 61). So werden in

Ritualen mit  Widmung an katholische Heilige nicht diese selbst,  sondern nach dem

Almanach-Kalender benannte Manifestationen der Gottheit des Blitzes verehrt – z. B.

die  Gottheit  des  Blitzes  der  Heiligen  Barbara,  welche  am  vierten  Dezember

eingeschlagen hat (vgl. Rösing 2001: 62). Das Vaterunser wird in nahezu allen andinen

Ritualen gebetet, jedoch wird es laut Ina Rösing nicht im christlichen Sinne als Gebet

verstanden, sondern ist  eine Verschlüsselung von andinen Ritualformeln,  weil  es in

„schwarzen“ Ritualen theoretisch in umgekehrter Weise rezitiert werden müsste (vgl.

Rösing 2001: 63).

19 Die andine Religiosität zeichnet sich laut Ina Rösing und weiteren Anthropolog*innen

(wie  bspw.  Montes  Ruiz  1999,  Esch-Jakob  1994,  Orta  2004)  durch  ein  Prinzip  der

Reziprozität aus. Aus der Reziprozität leitet sich eine Opferschuld auf den Menschen ab,

welcher an die beanspruchten universellen und lokalen Gottheiten Opfer zu entrichten

hat.  Werden die  Opferungen vernachlässigt,  bestraft  die  ignorierte  Gottheit  mittels

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

5



schlechter Ernten, Unfällen, toten Tieren oder Kindern (vgl. Rösing 2001: 30, 35). Das

Prinzip  der  Opferschuld  überträgt  sich  auf  die  christliche  Symbolik.  Trotz  ihrer

Funktion  in  der  katholischen  Kirche  betreiben  die  von  Ina  Rösing  interviewten

Katecheten  weiterhin  Opferungen  an  andine  Gottheiten  und  erklären,  dass  erste

Phasen  der  Opferungsabstinenz  nach  Amtsübernahme  in  persönlichen  Unglücken

resultierten (vgl. Rösing 2001: 34-35). Das Prinzip der Opferschuld ist jedoch nicht mit

dem christlichen Prinzip der Sünde zu vergleichen, weil es ein simples Defizit im Geben

ist,  welches  durch  zusätzliche  Opferungen  wieder  ausgeglichen  werden  kann  (vgl.

Rösing 2001: 46).

20 Trotz  ihrer  Wertschätzung  der  synkretistischen  Symbolik  bewerten  die  zitierten

Autor*innen die Transformationen der Andenreligion als Übergangsformen zu einer

modernen Gesellschaft, und als einen nachhaltigen Verlust: Laut Ina Rösing zerstört

der moderne Wert der individuellen Gewinnmaximierung die reziproke Andenreligion,

weil folglich wenig Zeit und Mittel in Opferrituale investiert würden. Dies korreliere

mit der Urbanisierung und der Landflucht, welche weiter zur Folge hätten, dass der

Andenreligion die Basis ihrer ruralen Symbolik entrissen würde (vgl. Rösing 2001: 67).

Fernando Montes wünscht mit Bezug zur europäischen Renaissance ein Wiederaufleben

der andinen Kultur (vgl. Montes 1999: 18-19) und argumentiert, dass auch auf Grund

der nationalen Schulbildung die indigene Kultur verloren ginge: 

»Die indigene Kultur steht unter Druck: die stark behüteten Bräuche, Traditionen

und Werte  gehen hoffnungslos  verloren,  […]  diese  kulturelle  Zerstörung ist  der

Preis,  welcher  für  die  Einbindung in  die  nationale  Gesellschaft,  den Erwerb der

nötigen Mittel (Lesefähigkeit, Spanisch, politische Erfahrung) um sich in dieser zu

entwickeln und die Ausübung der Bürgerrechte und –freiheiten bezahlt wird. In

den von der vorherrschenden Gesellschaft aufgestellten Bedingungen, scheint es,

dass man die Indigenität aufgeben muss, um Bürger sein zu können« (Montes Ruiz

1999: 406-407 [pers. Übers.]).

21 Weitere  bisherige  Fallstudien  zum  andino-katholischen  Synkretismus  untersuchen

diesen  auch  in  einem  „traditionellen“  Umfeld,  wie  den  professionellen  Yatiri (vgl.

Bastien  1987),  dem  Teufelstanz  Diablada (vgl.  Esch-Jakob  1994:  63-67)  und  dem

Allerheiligenfest, bei welchem auf dem Friedhof geopfert und gefeiert wird, um den

Toten  ihr  posthumes  Leben  zu  erleichtern  (vgl.  Berg  1987).  Meine  Arbeit  jedoch

versucht nachzuverfolgen, inwiefern ein spezifisch moderner Gegenstand, in diesem

Fall  das  Motorfahrzeug,  heutzutage  allenfalls,  trotz  der  genannten  Bedenken  der

Theoretiker*innen, in eine andino-katholische Sinnkonstruktionen eingebunden wird.

 

3 Unterwegs auf Boliviens Straßen

22 Zu  Beginn  war  geplant,  die  Feldforschung  auf  die  öffentlichen

Motorfahrzeugsegnungen von Copacabana zu beschränken. Weil jedoch während der

Datenproduktion bemerkt wurde,  dass diese nicht getrennt von den viel  privateren

Segnungsritualen  der  Ch’allas stattfinden,  wurden  auch  diese  sowohl  in  weitere

partizipierende  Observationen,  als  auch  die  semi-strukturierten  Interviews

eingebunden.  Insgesamt  wurden  elf  Interviews  durchgeführt,  wobei  die  kürzesten

ausgesondert und acht transkribiert und weiterverarbeitet wurden.

23 Die Interviewpartner sind männlich und zwischen 30 und 69 Jahren alt,  denn trotz

aktiver  Suche  nach  einer  weiblichen  Interviewpartnerin,  konnte  keine  Fahrerin

interviewt  werden,  was  darauf  zurückzuführen  sein  kann,  dass  die  bolivianischen

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

6



Frauen  als  Autofahrerinnen  stark  unterrepräsentiert  sind.  Es  wurden  zwei

Berufschauffeure (Fernstreckentaxi und Bus), ein Automobilmechaniker und vier nicht

professionelle  Fahrer  (zwei  Pickup-Fahrer,  ein  Kleinwagen-Fahrer  und  ein

Motorradfahrer)  interviewt.  Der  Bildungshintergrund der  Interviewpartner  ist  breit

gefächert (keine Schulbildung bis Hochschulabschluss).

24 Die  Interviewpartner  wurden zu  Beginn der  semistrukturierten Interviews  gebeten,

ihre Segnungspraktiken zu beschreiben. Meistens gingen sie direkt von selbst von einer

Deskription der Rituale in eine Erklärung über, warum sie diese tätigen. Falls sie dies

nicht direkt beantworteten, wurde nachgefragt, ob sie bereits Unfälle erlitten haben.

Auf diese Frage antwortend, führten die Interviewpartner aus, inwiefern für sie Unfälle

und  Segnungsrituale  zusammenhängen.  Wenn  es  sich  anbot,  wurden  die

Interviewpartner  aufgefordert,  ggf.  Unterschiede  zwischen  Ch’alla und  Bendición zu

benennen.  Weiter  wurde nachgefragt,  ob  sie  auch Priester  (welche  im Rahmen der

Deskription  der  Bendición von  den  Interviewpartnern  eingeführt  wurden)  an  ihren

Ch’allas teilhaben lassen.  Die Frage triggerte eine Erklärung,  warum die Priester die

Ch’allas ablehnen  würden  (und  zeigte,  inwiefern  die  Fahrer  mit  einem  klerikalen

Antisynkretismusdiskurs  konfrontiert  wurden).  Zum  Ende  der  Interviews  wurde

nachgefragt,  wie  sie  die  zukünftige  Entwicklung  der  Rituale  einschätzen.  Mein

Interesse war, zu erfahren, ob sie (wie in der Literatur behauptet) eine Abnahme der

Rituale beobachten.

25 Als Datum für die Feldforschung in Copacabana wurde das Fest der Candelaria am 2.

Februar  2017  gewählt,  weil  an  diesem  Tag  außerordentlich  viele,  oftmals  mit

Pilgerreisen  verbundene  Autosegnungen  durchgeführt  werden.  Eine  meiner  ersten

Beobachtungen war,  dass,  abgesehen von Pilger*innen aus  ganz Bolivien und Peru,

auch  viele  Auslandsbolivianer*innen  mit  Fahrzeugen  mit  argentinischen  und

brasilianischen Nummernschildern an den Segnungen teilnahmen.  Während ich die

morgendliche Segnung nur dokumentiert habe, habe ich an der nachmittäglichen aktiv

teilgenommen:

26 Vor der Segnung wird das eigene Auto geputzt und mit Blumensträußen, Girlanden,

Gestecken, einem Hut und einer Moosgummi-Krawatte geschmückt. Weiterhin werden

zwei Bänder, eines davon golden bestickt mit der Aufschrift „Bendecido en Copacabana

[Gesegnet in Copacabana]“,  ein Rosenkranz und eine in Plastik eingefasste Marienfigur

mit einer „Oración del chofer [Gebet des Fahrers]“ erworben, welche dazu gedacht sind,

nach  der  Segnung  als  Glücksbringer  an  der  Windschutzscheibe  des  Fahrzeuges

angebracht zu werden. 

27 Zu Beginn der Segnung bekreuzigt sich ein katholischer Mönch (zusammen mit den

Autobesitzer*innen) vor der offenen Motorhaube und spricht ein kurzes Gebet. Danach

segnet  er  den  Motor  sowie  darauf  gelegte  und  vor  das  Fahrzeug  gestellte

Marienstatuen,  Anhänger,  Stoffbänder,  Kreuze,  nachgebildete  US-Dollarnoten  und

Alasitas (Miniaturen,  welche  in  Erwartung  eines  baldigen  Erwerbs  des  jeweiligen

Objektes  gekauft  und  gesegnet  werden)  mit  Weihwasser  und  geht  im

Gegenuhrzeigersinn segnend um das Fahrzeug herum. Weiter  bespritzt  er  auch das

Fahrzeuginnere mit  Weihwasser,  segnet die Pilgerfamilien und posiert  für ein Foto.

Zum  Abschluss  erhält  er  einen  Zettel  mit  einem  persönlichen  Wunsch  und  einen

Geldschein.

28 Nach dieser Segnung (genannt Bendición) nehmen die Pilger*innen eine zweite Segnung

vor, die Ch’alla genannt wird. Es wird Wert darauf gelegt, dass die Ch’alla außerhalb der

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

7



Sichtweite des segnenden Klerus stattfindet.  Es werden Feuerwerkskörper gezündet,

Wein  und Singani (hochprozentiger  Alkohol)  über  die  Räder  verteilt  und das  ganze

Fahrzeug  rundum  mit  Champagner  und  Bier  besprüht,  während  gleichzeitig

verschiedene  Blütenblätter,  Reis,  Konfetti,  Zimt  und  Zucker,  goldene  und  silberne

Steinchen  darüber  geworfen  werden.  Danach  wird  weiter  Bier  und  Champagner

getrunken, wobei ein Schluck jedes Bechers vor dem Trinken über der Stoßstange oder

den Rädern des Fahrzeuges entleert wird.

29 Die  wichtigsten  Ch’allas finden  jedoch  laut  den  interviewten  Fahrern  in  der

Karnevalswoche  statt,  entsprechend  habe  ich  für  deren  Dokumentation  an  zwei

Karnevals-Ch’allas teilgenommen:  Am  Vortag  der  Ch’alla wird  das  Rauchopfer  K’oa

erworben. Die K’oa wird von spezialisierten Marktverkäufer*innen bezüglich Angaben

des Automodells und der Art der Benutzung individuell zusammengestellt. Die meisten

Zutaten werden nicht  kommentiert  und sind nicht  klar  erkennbar.  Die  Kernstücke,

Täfelchen mit verschiedenen Motiven für Gesundheit, Geld, Glück, etc., werden jedoch

kurz  erklärt.  Die  K’oa wird  mit  getrocknetem  Tierfett  und  falschen  Geldnoten

vervollständigt.

30 Die Ch’alla beginnt am folgenden Tag vor Anbruch der Dämmerung mit dem Anfeuern

der Kohle und dem Schmücken des Fahrzeuges mit Girlanden und Luftballonen. Sobald

die  Kohle  gut  glüht,  wird  die  K’oa hinzugefügt,  so  dass  viel  Rauch und ein  starker

Geruch  nach  verkohlendem  Weihrauch,  Gewürzen,  Fett  und  Plastik  entsteht.

Darauffolgend wird Alkohol im Gegenuhrzeigersinn um das Opfer gekippt, bevor aus

den gleichen Fläschchen ein  paar  Schlucke  getrunken werden.  Dies  wird  von allen

anwesenden  Personen  (Fahrzeughalter,  Fahrer,  ggf.  Familienangehörigen  und

Freund*innen)  jeweils  einzeln  wiederholt.  Die  rauchende  K’oa wird  schließlich

mehrmals vom Fahrzeughalter oder beauftragtem Yatiri (professionellem „Heiler“) um

das Fahrzeug getragen und von allen Seiten darunter gehalten. Weitergehend wird das

Fahrzeug rundum mit Bier eingesprüht und mit Konfetti beworfen. Das restliche Bier

wird verteilt und über die Räder des Fahrzeuges geschüttet. Dabei sei es wichtig, sich

zuerst den Hinterrädern und danach erst den Vorderrädern zuzuwenden. Dies wird

solange  wiederholt,  bis  alles  Bier  und  alle  sonstigen  vorhandenen  alkoholischen

Getränke aufgebraucht sind.

31 Zum Abschluss der Ch’alla wird die weiterhin rauchende K’oa unter den Motor gestellt,

wo sie für einige Stunden bleiben muss, ohne dass das Fahrzeug bewegt wird, damit

dieses  das  Rauchopfer  gut  absorbieren  kann.  Erst  gegen  Mittag  wird  die  K’oa

schliesslich  weggenommen  und  vergraben  und  das  Fahrzeug  kann  wieder  benutzt

werden.

32 Dadurch, dass die Ch’allas in Abwesenheit der katholischen Autoritäten stattzufinden

haben,  scheint  ein  gewisses  Konfliktpotential  vorhanden  zu  sein,  jedoch  wird  kein

offener Konflikt ersichtlich und die Teilnehmer*innen stufen sowohl die Bendición als

auch die Ch’alla als wichtige Elemente desselben Rituals ein:

»Für mich ist es das Gleiche. Weil du es dir gleich mit Glauben erbittest […]. Obwohl

es unterschiedlich aussieht, nicht wahr? Aber für mich nicht. Ich glaube, dass die

beiden [Rituale] zusammen den Schutz erhöhen« (F.G).

 

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

8



4 Vielfältige Verbindungen: Reziprozität, Synkretismus
und Moderne

33 Anhand einer qualitativen Codierung gemäß Grounded Theory (vgl. Glaser / Strauss

1967),  wurden  aus  den  Interviews  heraus  verschiedene  Analysekategorien  gebildet.

Drei  zentrale  Aspekte  (Reziprozität,  Synkretismus  und  Moderne)  sollen  hier  in

Zusammenhang mit der Theorie diskutiert werden.

34 In der Literatur wird, wie oben aufgeführt, die Reziprozität als zentrales Prinzip der

andinen Logik im andino-katholischen Religionssystem identifiziert (vgl. z. B. Rösing

2001, Montes Ruiz 1999, Esch-Jakob 1994). Deshalb interessiert, inwiefern dieses Prinzip

auch in den empirisch gesammelten Daten zu finden ist, inwiefern folglich auch die

untersuchten  Motorfahrzeugsegnungen  innerhalb  eines  andino-katholischen

Synkretismussystems einzuordnen sind. 

35 Die interviewten Fahrzeugführer sind überzeugt, dass ein starker Schutzfaktor auf die

praktizierten  Segnungen  zurückzuführen  ist:  Alle  acht  erklären,  dass  sie  diese

durchführen, um Unglücke wie Unfälle und Fahrzeugpannen fern zu halten. Zusätzlich

erbitten sich der Chauffeur F.G. und der Mechaniker O.M. durch die Segnungen mehr

Arbeit.  O.M.  ist  in  einem  derartigen  Grade  von  der  effektiven  Reziprozität  der

Segnungen überzeugt, dass er diese mit einer Versicherung gleichstellt, wie zu Beginn

des  Artikels  zitiert.  Als  Beweis  für  die  Effektivität  des  Schutzes  werden  oft  eigene

Erfahrungen von knapp abgewendeten Unfällen, aber auch das eigene Wohlergehen im

Allgemeinen benannt, so beispielsweise der Taxichauffeur F.G.:

»Ich glaube fest an diese Sachen [Rituale], weil es mir gut ergangen ist […]. Ich hatte

ein kleines Auto, jetzt habe ich mir bereits ein etwas Größeres gekauft und deshalb

ist es mir gut ergangen. […] Weil es mir gut ergangen ist, glaube ich noch mehr«

(F.G.).

36 Es kann folglich konstatiert werden, dass die empirischen Resultate dieser Arbeit die

These  einer  positiven  Reziprozität  zur  Erklärung  der  andino-katholischen

Motorfahrzeugsegnungen stark untermauern. Bezüglich einer negativen Reziprozität,

d.h. inwiefern nachlässige Segnungspraktiken aktiv durch Unfälle und Pannen bestraft

werden, um den Fahrer an seine Segnungspflicht zu erinnern, lassen sich zwischen den

verschiedenen Interviewpartnern unterschiedliche Interpretationen ausmachen. Sechs

Interviewpartner fragen sich zwar, ob Gottheiten bei nachlässigen Segnungen wirklich

bestrafen, intensivieren aber nach Unglücken zur Sicherheit ihre Segnungsrituale:

»Ich fühlte einen Moment der Verzweiflung […] dadurch, dass man sieht was einem

passiert und man analysiert und sagt, gut, was habe ich falsch gemacht. […] Die

bendición war nicht ausreichend. Vielleicht war ich knauserig und ich habe nicht

gemacht, was ich auch noch hätte machen müssen, das k’oar« (A.B.).

37 Andererseits sind der Buschauffeur R.S. und der Ingenieur G.T. davon überzeugt, dass

Gott (bzw. Pachamama, Mutter Erde, Jungfrau Maria, etc.) nie aktiv bestrafen:

»Falls ich an einer Stelle verunfallt bin, in einer Kurve, ist es nicht, weil die Erde

von mir an diesem Ort etwas verlangt, sondern weil ich unvorsichtig war. Denn Gott

bestraft nie […] Gott wird dir nicht sagen, du bist verdammt, du wirst in dieser

Kurve sterben« (R.S).

»Die Mutter Erde ist so gutmütig, dass egal was für ein Opfer du ihr gibst, [z.B.] ihr

ein wenig von einem alkoholischen Getränk ausleeren oder ihr vielen Dank sagen,

ich glaube, dass sie schon glücklich ist […] Also glaube ich nicht, dass irgendeine

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

9



Gottheit böse ist und dir was wegnimmt […] Wenn du ihr andächtig bist, dann wird

sie folglich immer auf deiner Seite sein« (G.T.).

38 Der  älteste  Interviewpartner  S.M.  wiederum ist  überzeugt  davon,  dass  ausstehende

Segnungen Bestrafungen und Unfälle zur Konsequenz haben, und belegt dies auch mit

eigenen Krankheitserfahrungen bei Segnungsnachlässigkeit:

»Es  ist  wahr,  die  Jungfrau  bestraft.  Ohne  vorzuwarnen  bestraft  sie  sie  [die

Nachlässigen] von einem Moment auf den anderen. Und die Leute glauben nicht,

warum es passiert… ein Unfall, egal was passiert nämlich. […] Das ist die Mutter

Erde, die ihre Bestrafung ausführt« (S.M.).

39 Zusammenfassend  kann  konstatiert  werden,  dass  die  Interviewdaten  das

Reziprozitätsprinzip  stützen.  Folglich  kann  argumentiert  werden,  dass  auch  in  der

Moderne  die  andine  Logik  nicht  verdrängt  wurde  und  dass  es  sich  auch  bei  den

untersuchten  Motorfahrzeugsegnungen  um  Elemente  eines  andino-katholischen

Synkretismus  handelt.  Folgender  Abschnitt  soll  sich  damit  befassen,  anhand  der

theoretischen Einbindung der empirischen Resultate zu zeigen, wo dieser Synkretismus

konkret stattfindet. Als Vergleich gilt das vorgestellte Modell des andino-katholischen

Synkretismus von Ina Rösing (vgl. Rösing 2001).

40 In Bezug zur General-Lizenz-These (vgl. Rösing 2001: 58-60) wird beobachtet, dass zwar

nicht  vor  jeglichem  Motorfahrzeugsegnungsritual  (z.  B.  Karnevals-Ch’alla)  der

christliche Gott um eine Opferungserlaubnis gebeten wird, dass jedoch während den

alljährlichen  Heiligenfesten  die  katholische  Segnung  der  Bendición immer  vor  einer

zusätzlichen  Ch’alla abgehalten  wird.  Weitergehend  nimmt  keiner  der  interviewten

Fahrer  eine  strikte  Zuständigkeitsteilung vor  (vgl.  Rösing 2001:  55-57),  jedoch zeigt

sich, dass Pachamama, Jungfrau Maria und Mutter Erde in den Interviews weit häufiger

als Gott genannt werden und vor allem in Bezug auf das Alltagswohl, wie genügend

Arbeitsaufträge, primär angerufen werden. So argumentiert auch ein Interviewpartner

(S.M.), dass an erster Stelle immer der Mutter Erde gehorcht werden muss. Die meisten

interviewten  Fahrer  verbinden  die  adressierten  Gottheiten  und  widmen  einzelne

Rituale gleichzeitig Gott, der Pachamama und der Jungfrau Maria. Anders O.M., welcher

seine praktizierten Rituale separiert und eine alljährliche Pilgerfahrt für Gott, dreimal

jährlich eine Ch’alla für die Pachamama und einmal jährlich einen Tanzumzug für die

Jungfrau ausführt.

41 Die These der Bezugsrahmenverschiebung, dass die praktizierten Rituale nicht mit dem

christlichen Gebot  des  Monotheismus,  sondern mit  schwarzer  Ritualistik  verglichen

werden (vgl.  Rösing 2001: 52-55),  zeigt sich am Eindeutigsten im Interview mit dem

Buschauffeur.  R.S.  erklärt,  dass  die  Ch’alla gut  sei,  weil  niemand damit  zu  Schaden

komme. Und R.S. verurteilt das Segnen von Mordwaffen und dass Mitführen von toten

Fröschen oder Schlangen als Glücksbringer, weil dies „Sachen des Teufels“ seien. Nicht

Monotheismus sei für Gott zentral,  sondern mit der Nennung des Bibelzitates „Gott

sagt,  wer nicht  gegen mich ist,  ist  mit  mir“ erklärt  R.S.,  dass  Gott  jegliche Rituale,

welche nicht explizit gegen ihn gerichtet sind, gutheißt.

42 In Bezug zur Verschlüsselungsthese (Rösing 2001:  61-63) zeigen die Interviews,  dass

zwar die Pachamama häufig als Jungfrau Maria bezeichnet wird, jedoch lässt nichts Ina

Rösings Schlussfolgerung untermauern, dass die katholische Symbolik nur als Etikette

für  andine  Gottheiten  gebraucht  wird.  Die  austauschbaren  Nennungen  der

Bezeichnungen von Pachamama,  Mutter Erde und Jungfrau, lassen gegenteilig darauf

schließen, dass es sich für die befragten Fahrer dabei tatsächlich um die gleiche Figur

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

10



handelt  und  diese  folglich  sowohl  in  Marienstatuen  als  auch  als  Erdboden  verehrt

werden kann. Jedoch ist anzumerken, dass kein Dogma existiert, welches die Gläubigen

leitet, so dass sich in den durchgeführten Interviews zeigt, dass die Interpretationen

zur  Pachamama  bzw.  Jungfrau  Maria  zwischen  den  verschiedenen  Personen  sehr

unterschiedlich  ausfallen.  Während  einige  sich  diese  universell  vorstellen  und

argumentieren, sie sei überall anzufinden, handelt es sich bei anderen um territorial

gebundene  Figuren:  So  argumentiert  S.M.,  dass  um  einen  spezifischen  Ort,  wo  die

Jungfrau sei, getanzt werden muss und O.M. unterscheidet zwischen seiner Pachamama

und der Pachamama des Nachbarn.

43 Viele Interviewpartner nehmen keinen Synkretismus wahr und beschreiben sich selbst

ausschließlich als Katholiken. Sie verstehen jedoch die Verehrung der Mutter Erde als

ein zentrales Element des katholischen Glaubens:

»[Wir] Katholiken werden immer die Jungfrau, die Mutter Erde unterstützen. Im-

mer. […] Wir sind aus der Erde gekommen und wir müssen nämlich auch in die Erde

zurückkehren. Wir dürfen uns nicht mehr davon entfremden« (S.M.).

44 Obwohl  auf  Grund  der  Anwendung  von  Elementen  aus  zwei  historisch

unterschiedlichen Traditionen aus etischer Perspektive auch hier  von Synkretismus

gesprochen werden kann, handelt es sich aus emischer Perspektive um ein einziges

Religionssystem. Ausschlüsse von katholischen Priestern bei den Ch’allas werden auf

eine  klerikale  Abneigung  gegenüber  dem  Gebrauch  (und  Genuss)  von  Alkohol  als

Segnungsutensil  zurückgeführt.  Erst  wenn  ein  Konflikt  wahrgenommen  wird,

konstruieren die Fahrer*innen aktiv synkretistische Verbindungen. Ein gutes Beispiel

ist  R.S.,  welcher als  ehemaliger Mitarbeiter der katholischen Kirche direkt mit dem

klerikalen Antisynkretismusdiskurs konfrontiert wurde und sich gegen Vorwürfe, seine

Ch’alla sei antichristlich, zu verteidigen hatte. R.S. verbindet nicht nur aktiv die vom

katholischen Klerus verurteilten mit den anerkannten Elementen seines katholischen

Glaubens,  sondern  konstruiert  auch  synkretistische  Erklärungen  für  den  erlebten

Antisynkretismus.  Nach  Nennung  der  Säkularisierung  als  zentrales  Problem  der

heutigen  Gesellschaft,  wirft  R.S.  den  antisynkretistischen  Priestern  überhöhten

Intellektualismus  vor,  vergleicht  diese  auf  Grund  ihrer  Textbezogenheit  mit

„Nietzsche“ und auf Grund ihrer Arroganz mit „Superman“. Er schlussfolgert, dass wer

zusätzlich zum Verstand auch auf das Herz höre, „gut“ und „böse“ gefühlsmäßig zu

trennen wisse und sich nicht ausschließlich auf die (unvollständige) Bibel zu verlassen

habe.

45 A.B.  erlebt  einen  gegenteiligen  Konflikt:  Seine  Wahrnehmung  der  Welt  als

Wissenschaftler  und  Katholik  wird  während  Arbeiten  in  ruralen  Gegenden  als

ungenügend  kritisiert.  Die  fortwährende  Konfrontation  mit  landwirtschaftlichen

Ritualen an die Pachamama führt A.B. nach anfänglicher Skepsis, zur synkretistischen

Einbindung dieser Rituale in seinen eigenen Glauben, wobei er diese als Komplement

betrachtet und nach Unglücken intensiviert. Auch G.T. nimmt einen Konflikt wahr, weil

die Priester seine Ch’alla für „etwas Dunkles“ halten, er löst diesen, indem er die beiden

Traditionen parallel getrennt nebeneinanderstellt und gegenseitigen Respekt fordert.

46 Aus der  oben aufgeführten Theorie  geht  die  These  hervor,  dass  andine  Religiosität

zunehmend verloren geht: Während Fernando Montes davon ausgeht, dass der Weg zur

Einbindung in eine nationale Gesellschaft über den Verlust der indigenen Traditionen

führt  (vgl.  Montes  Ruiz  1999:  406-407),  proklamiert  Ina  Rösing  einen existenziellen

Zusammenhang zwischen andinen Ritualen und der Landwirtschaft und argumentiert,

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

11



dass  Urbanisierung  und  individuelle  Gewinnmaximierung  zwangsmäßig  zu  deren

Verringerung führen (vgl. Rösing 2001: 67). Die empirischen Resultate deuten jedoch in

eine gegenteilige Richtung: Nur ein Interviewpartner geht davon aus, dass das Ritual

der Ch’alla zunehmend verloren geht. Sogar er relativiert dies jedoch, denn in erster

Linie  nimmt  auch  er  keinen  Verlust  wahr,  sondern  eine  Verdrängung  in  die

Privatsphäre.

47 Die anderen sieben Fahrer widersprechen, wenn nach einem Rückgang gefragt wird:

Ihre  Erfahrungen  zeigen,  dass  sowohl  die  Bendición,  wie  auch  die  Ch’alla von

Motorfahrzeugen zunimmt.  Außerdem führen sie  viele  weitere  Beispiele  an,  um zu

zeigen, dass sich diese Segnungen nicht nur auf Motorfahrzeuge beschränken, sondern

auch für Geschäfte,  Häuser,  Minen, Felder,  Vieh, Grundstücke,  Baustellen und sogar

Liebesbeziehungen praktiziert werden.

48 Die  Interviews  zeigen,  dass  moderne  Urbanisierung  und  Segnungsrituale  nicht  im

Widerspruch miteinander stehen. Der Mechaniker O.M. erklärt, dass er sich durch die

Rituale mehr „Weisheit“ erwünscht, um die immer komplexere Technik der modernen

Fahrzeuge  gut  zu  verstehen.  G.T.  erklärt,  dass  durch  technologische  Innovationen

immer mehr entsteht, wofür der Mutter Erde zu danken sei.

49 Folglich soll hier die These aufgestellt werden, dass die moderne Ausdifferenzierung

der  Gesellschaft,  die  Urbanisierung  und  die  Technologisierung  zu  intensiveren

Segnungspraktiken führt. Hintergrund ist der andine Glaube, dass alles Leben in sich

hat.  Diese  Lebendigkeit  beschränkt  sich  nicht  nur  auf  natürliche  Gegenstände,  wie

beispielsweise Steine, sondern schließt m. E. auch moderne Errungenschaften mit ein:

O.M.s  Auto  trägt  einen  persönlichen  Namen  und  F.G.  erklärt  die  Ch‘alla als

Geburtstagsfeier der Fahrzeuge und dankt seinem Auto nach jedem Arbeitstag dafür,

ihn sicher nach Hause gebracht zu haben. Der älteste Interviewpartner erklärt, dass

Motorfahrzeuge Pferde als Fortbewegungsmittel abgelöst haben und jetzt identisch wie

Pferde gesegnet werden. Es gibt also keine klare Trennung zwischen Menschen, Tieren

und Gegenständen, allesamt haben Leben und damit auch Agency.

50 Obwohl die andinen Rituale fortwährend unter Kritik standen und auch heute noch in

konservativen  katholischen Kreisen  und in  evangelikalen  Kreisen  kritisiert  werden,

halten die Interviewpartner die Rituale weiter hoch. Der katholische Klerus wird zwar

mit  der  Segnung  der  Bendición  beauftragt,  aber  von  den  Ch’alla-Ritualen

ausgeschlossen. Die ablehnende Haltung vom Klerus zur Ch’alla ist den Praktizierenden

bekannt, wird jedoch meist nicht als Antisynkretismus wahrgenommen, sondern mit

Alkoholkritik in Verbindung gebracht. Die Kontinuität der Ch’alla-Rituale im urbanen

Umfeld  des  heutigen  Boliviens  lässt  auf  eine  tiefe  gesellschaftliche  Verwurzelung

schließen.  Der  andino-katholische  Synkretismus  wird  sich  in  Zukunft

weiterentwickeln;  dass  die  andinen  Logiken  verdrängt  werden,  sei  durch  die

gesammelten Daten jedoch in Frage gestellt.

 

5 Fazit: Weiterhin „gut versichert“

51 Diese Arbeit untersuchte bolivianische Motorfahrzeugsegnungen und stellte die Frage,

inwiefern diese andino-katholische Synkretismen sind. Dafür wurde im Rahmen von

partizipierenden Observationen an drei Autosegnungen teilgenommen, und narrative

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

12



sowie  semi-strukturierte  Interviews  mit  bolivianischen  Fahrzeugführern

unterschiedlicher sozialer Hintergründe wurden durchgeführt.

52 Die auf diese Weise produzierten empirischen Daten zeigen,  dass die bolivianischen

Fahrer den Motorfahrzeugsegnungen eine große Wichtigkeit zuschreiben. Viele Fahrer

segnen  ihre  Fahrzeuge  regelmäßig  mit  zwei  unterschiedlichen  Segnungsmethoden:

Einerseits nehmen sie, meist jährlich, an katholischen Marien- oder Heiligenfeiern teil.

Im  Rahmen  dieser  Feste  segnen  katholische  Priester  die  präsenten  Fahrzeuge  mit

Weihwasser,  dies  wird  als  Bendición bezeichnet.  Andererseits  segnen  die  Fahrer,

hauptsächlich am Karnevalsdienstag, ihre Fahrzeuge selber oder mit Hilfe eines Yatiri

mit  einer  Ch’alla.  Dabei  wird  ein  Rauchopfer,  K’oa,  verbrannt  und  unter  anderem

Alkohol und Cocablätter werden geopfert und konsumiert.

53 Laut Aussagen in den Interviews praktizieren die Fahrer diese Rituale in erster Linie,

um Schutz vor Unfällen und Pannen zu erhalten, und sind von der Effizienz der Rituale

überzeugt, so dass von einer positiven Reziprozität gesprochen werden kann. Weiter

erklären  einige  Fahrer,  dass  Nachlässigkeiten  bei  den  Segnungsritualen  negative

Konsequenzen zur  Folge  haben könnten.  Göttliche  Entitäten,  wie  beispielsweise  die

Pachamama,  können  durch  Unfälle  und  weitere  Bestrafungen  die  Fahrer  auf  die

ausstehenden Opferungen aufmerksam machen.

54 Die  meisten  Fahrer  sehen  sich  als  Katholiken  und  beschreiben  die  beiden

Segnungsmethoden  als  ebenbürtig.  Erst  mit  der  Wahrnehmung  eines  Konfliktes,

beispielsweise  durch  Konfrontation  mit  dem  konservativ-katholischen

Antisynkretismusdiskurs,  verbinden  die  Fahrer  ihrerseits  aktiv  die  verschiedenen

Elemente ihres Glaubens und werden auf diese Weise zu fortführenden Akteuren des

andino-katholischen  Synkretismus.  Verschiedene  Thesen  der

religionswissenschaftlichen Forschung,  wie  die  General-Lizenz-,  die

Zuständigkeitsteilung-,  die  Verschlüsselung-  und  die  Bezugsrahmenverschiebung-

Hypothese,  können  dabei  in  unterschiedlichem  Maße  in  den  synkretistischen

Konstruktionen der interviewten Fahrer wiedergefunden werden.

55 Die Verlustperspektive, welche viele religionswissenschaftliche und anthropologische

Studien  zum  andino-katholischen  Synkretismus  einnehmen,  ist  folglich  zu

hinterfragen,  da  auch  im  urbanen  Bolivien  andino-katholische  Logik,  wie  die

Reziprozität,  von  der  Bevölkerung  aufrechterhalten  und  auf  moderne

Errungenschaften, wie unter anderem das Motorfahrzeug, angewendet werden.

BIBLIOGRAPHY

Baby-Collin, Virginie / Sassone, Susana. 2010. «Mondialisation de la Virgen de Urkupiña?

Religiosité, fêtes populaires et territoires urbains des migrants boliviens, de Buenos Aires à

Madrid». In: Autrepart, Bd. 56(4), S. 111-132.

Bastien, Joseph. 1987. Healers of the Andes. Kallawaya Herbalists and their Medical Plants. Salt Lake

City: University of Utah.

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

13



Berg, Hans van den. 1987. «Día de los Difuntos, Fiesta a la Vida». In: Cuarto Intermedio, Bd. 5, S.

4-17.

Berg, Hans van den. 1990. La Tierra No Da Así Nomás. Los Ritos Agrícolas en la Religión de las Aymara-

Christianos. La Paz: Hisbol.

Berg, Hans van den. 2015. Introducción. In: Historia del Célebre Santuario de Nuestra Señora de

Copacabana y sus Milagros, e Invención de la Cruz de Carabuco. von Alonso Ramos Gavilán [1621]. 

Sucre: ABNB, (3. Aufl.).

Blanchard, Sophie. 2006. «Migration et marginalité. Les migrants andins dans les quartiers

marginaux de Santa Cruz de la Sierra (Bolivie)». In: Revue Tiers Monde, Bd. 185(1), S. 23-38.

Castro Varela, María do Mar / Dhawan, Nikita. 2015. Postkoloniale Theorie. Eine kritische Einführung. 

2., komplett überarbeitete Auflage. Bielefeld: transcript (cultural studies).

Champi Soliz, Jhonny Felix. 2013. Sincretismo Cultural. Del Encuentro de Dos Mundos Diferentes a una

Nueva Sociedad Hibrida. La Paz: Editorial Quisbert.

Esch-Jakob, Juliane. 1994. Sincretismo Religioso de los Indígenas de Bolivia. La Paz: Hisbol, (Serie:

Religión y sociedad). 

Girault, Louis. 1988. Rituales en las Regiones Andinas de Bolivia y Péru. La Paz: Don Bosco.

Glaser, Barney / Strauss, Anselm. 1967. The Discovery of Grounded Theory. Strategies for Qualitative

Research. Chicago: Aldine.

Hannerz, Ulf. 1992. Cultural complexity. Studies in the social organization of meaning. New York:

Columbia University Press.

Herskovits, Melville J. 1941. The Myth of the Negro Past. New York / London: Harper & Brothers.

Irarrázaval, Diego. 1999. Un cristianismo andino. Quito: Abya-Yala.

Lavaud, Jean-Pierre. 2009. «Welcome to Achacachi (Bolivie)». In: Esprit, Bd. 6, S. 165-173.

Martin, Luther H. / Leopold, Anita Maria. 2004. New Approaches to the Study of Syncretism. In:

Antes, Peter / Geertz, Armin / Warne, Randi (Hrsg.): New Approaches to the Study of Religion. Volume

2. Textual, Comparative, Sociological and Cognitive Approaches. Berlin / New York: Walter de Gruyter,

S. 93-108.

Montes Ruiz, Fernando. 1999. La máscara de piedra. Simbolismo y personalidad aymaras en la historia. 

La Paz: Editorial Armonía, (2. übrarb. Aufl.). 

Orta, Andrew. 2004. Catechizing Culture. Missionaries, Aymara, and the "New Evangelization". New

York: Columbia University Press.

Quispe, Calixto / Albó, Xavier / Irarrazaval, Diego / Damen, Franz / Geyamont, Fanny. 1987.

«Religion Aymara liberadora». In: Fe y Pueblo, Bd. 4(18), S. 1–52.

Ramos Gavilán, Alonso. 2015 [1621]. Historia del Célebre Santuario de Nuestra Señora de Copacabana y

sus Milagros, e Invención de la Cruz de Carabuco. Sucre: ABNB, (3. Aufl.).

Rösing, Ina. 2001. Die heidnischen Katholiken und das Vaterunser im Rückwärtsgang. Zum Verhältnis

von Christentum und Andenreligion. Heidelberg: Universitätsverlag C. Winter.

Sachs, Wolfgang. 1992 [1984]. For love of the automobile. Looking back into the history of our desires. 

Berkeley: University of California Press.

Salles-Reese, Verónica. 2008. De Viracocha a la Virgen de Copacabana. Representación de lo sagrado en

el Lago Titicaca. La Paz: Instituto Francés de Estudios Andinos / Plural editores. 

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

14



Serna Sánchez, Cristóbal. 2002. Tiempo, Espacio e Historia de Copacabana. Copacabana: Editorial

Infinito.

Shaw, Rosalind / Stewart, Charles. 1994. Introduction. Problematizing Syncretism. In: Syncretism /

Anti-syncretism. The Politics of Religious Synthesis. Hg. von Charles Stewart und Rosalind Shaw.

London / New York: Routledge, S. 1-24. 

Stotz, Gertrude. 2001. The Colonizing Vehicle. In: Miller, Daniel (Hrsg.): Car Cultures. Oxford: Berg,

S. 223-244.

Talbot, Eliane. 2011. «Florecimiento del patronazgo de la Candelaria a orillas del lago Titicaca con la

imagen de Copacabana». In: Bolivian Studies Journal / Revista de Estudios Bolivianos, Bd. 18, S. 184-197. 

Terrazas Orellana, Carlos. 2012. Copacabana y el lago sagrado. Copacabana: Terra.

NOTES

1. Die  Interviews  wurden  auf  Spanisch  geführt  und  transkribiert,  die  Zitate  vom  Autor  ins

Deutsche übersetzt, die Namen der Interviewpartner für den Datenschutz anonymisiert.

2. Zitate aus spanischen Quellen werden vom Autor wortgetreu ins Deutsche übersetzt.

ABSTRACTS

Der vorliegende Artikel basiert auf einer dreimonatigen Feldforschung im Jahre 2017 und trägt

zum  Bruch  mit  einer  in  religionswissenschaftlichen  und  anthropologischen  Studien  zu

Lateinamerika verbreiteten Verlustperspektive bei, indem er nicht nach „Authentischem“ sucht,

sondern nachzeichnet, wie die Bevölkerung im heutigen Bolivien eine moderne Errungenschaft

wahrnimmt und interpretiert. 

Mittels  partizipierenden  Observationen  an  bolivianischen  Motorfahrzeugsegnungen  und

narrativen  und  semi-strukturierten  Interviews  mit  verschiedenen  Fahrzeugführern  (leider

konnte  keine  Fahrzeugführerin  interviewt  werden,  da  diese  im bolivianischen Verkehr  stark

unterrepräsentiert  sind)  wird  nachgewiesen,  dass  zwei  Segnungsmethoden  für  ein  sicheres

Vorwärtskommen im bolivianischen Verkehr praktiziert werden: Die von katholischen Priestern

ausgeführte  Bendición und  die  von  den  Fahrern  selbst  oder  von  einem professionellen  Yatiri

getätigte  Ch’alla.  Die  dokumentierten  Rituale  werden  mit  dem  andino-katholischen

Synkretismusmodell nach Ina Rösing verglichen und ihrer These, dass die andine Religiosität mit

der Urbanisierung verloren gehe, gegenübergestellt. 

Die diesen Ritualen zugesprochene Effizienz für Schutz vor Unfällen und Pannen, und die Angst

vor negativen Konsequenzen bei nachlässigen Segnungen zeigen, dass im heutigen Bolivien die

Logik  der  Reziprozität  weitverbreitet  ist,  und  auch  „moderne“  Technologien,  wie  das

Motorfahrzeug, von der bolivianischen Bevölkerung im Symbolsystem des andino-katholischen

Synkretismus interpretiert werden.

Based on empirical research in 2017 and contributing to a break with a perspective of losses that

is widespread in the work on Latin America by anthropologists of religion, this article doesn’t

focus  on  “authenticity”,  but  analyzes  how  the  population  in  today's  Bolivia  perceives  and

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

15



interprets a modern achievement.

The article builds on data from participatory observations on motor vehicle blessing rituals in

Bolivia and on narrative and semi-structured interviews with various drivers. It demonstrates

that two blessing rituals are performed to be protected when driving in Bolivia: The bendición by

Catholic priests and the ch'alla per-formed by the drivers themselves or by a professional yatiri. I

compare  the  collected  data  to  the  model  of  andino-catholic  syncretism  by  Ina  Rösing  and

contrast it with her thesis that the Andean religiosity is getting lost due to urbanization.

The efficiency attributed to these rituals for protection against accidents and incidents, and the

fear of negative consequences when not performing them show that in today's Bolivia the logic

of reciprocity is widespread and that also “mod-ern” technologies, such as the motor vehicle, are

interpreted by the Bolivian population inside the symbol system of andino-catholic syncretism.

INDEX

Schlüsselwörter: Synkretismus, Ritual, Lateinamerika, agency, Moderne

AUTHOR

MANUEL MOSER

B.A. in Religionswissenschaften und Medien- und Kommunikationswissenschaft an der

Université de Fribourg und der Université du Québec à Montréal (2014 - 2017), M.A. in

Internationalisierung an der Universitat de Barcelona (2017 - 2019), ab Oktober 2019 Doktorand

am Max-Weber-Kolleg der Universität Erfurt.

Kontakt: manuel.moser@uni-erfurt.de

Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motor...

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

16


	Der andino-katholische Synkretismus im urbanen Bolivien am Beispiel der Motorfahrzeugsegnungen
	1 Maria und die Motoren
	2 Der andino-katholische Synkretismus
	3 Unterwegs auf Boliviens Straßen
	4 Vielfältige Verbindungen: Reziprozität, Synkretismus und Moderne
	5 Fazit: Weiterhin „gut versichert“


