Z{ Zeitschrift fiir junge Religionswissenschaft

1512020
Jahresausgabe 2020

Die »Sympathie mit dem Tode«

Thomas Manns Zauberberg zwischen Religion und Literatur

Felix Jueterbock

OpenEdition

Electronic version

URL: http://journals.openedition.org/zjr/1281
DOI: 10.4000/zjr. 1281

ISSN: 1862-5886

Publisher
Deutsche Vereinigung fUr Religionswissenschaft

Electronic reference

Felix Jueterbock, ,Die »Sympathie mit dem Tode«", Zeitschrift fiir junge Religionswissenschaft [Online],
1512020, Online erschienen am: 17 Juni 2020, abgerufen am 26 Januar 2021. URL: http://
journals.openedition.org/zjr/1281 ; DOI: https://doi.org/10.4000/zjr.1281

This text was automatically generated on 26 janvier 2021.

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine
Bearbeitung 3.0 Deutschland Lizenz.


http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org/zjr/1281
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/

Die »Sympathie mit dem Tode«

Die »Sympathie mit dem Tode«

Thomas Manns Zauberberg zwischen Religion und Literatur

Felix Jueterbock

»Was aber ist das Religiose? Der Gedanke an den Tod.« (Thomas Mann, GW! XI, 423)

Der Zauberberg ist zunichst als literaturwissenschaftlicher Forschungsgegenstand (zur
Ubersicht vgl. Max 2015) von Interesse: 1924 in zwei Teilen erschienen, ist er der groRe
Roman im mittleren Lebensalter Thomas Manns (1875-1955). Thn méchte ich iiber seine
Deutung als Zeitroman und mit Hinblick auf das Thema der >Sympathie mit dem Tode«
religionswissenschaftlich fruchtbar machen.

Ankniipfend an Diskurse um Religion und Literatur soll eine Sichtweise versucht
werden, die den Roman als religionshistorische Quelle nutzt und dabei auf drei
Perspektiven aufbaut: den Kontext der Zeitgenossenschaft, den Kontext des Weltbildes
des Autors und der Struktur des Textes selbst. Wie bei jeder Quelle haben wir es hier
immer schon mit einer bestimmten Interpretation von Welt und, semiotisch
gesprochen, von bereits existenten Texten zu tun. Daher sind Kontext und Text nicht
unabhingig voneinander zu betrachten.

Die entworfene Interpretation ist also keine werkimmanente, sondern versteht sich als
Beitrag zum Verstindnis der Rezeption und literarischen Transformation von Religion
in der Moderne. Dies soll abschlieRend wieder an die Frage nach Religion und Literatur
und deren Operationalisierung in der Religionswissenschaft zuriickgebunden werden.
Vor diesem Hintergrund ergibt sich die Frage danach, wie sehr und in welcher Weise
Thomas Mann im Zauberberg ein Interpretationsmodell zeitgeschichtlicher religigser
Fragen anbietet.

Der Zauberberg — Erzahlen zwischen den Ebenen

Der Zauberberg ist ein Werk gewaltigen AusmalRes - sowohl was den Umfang des Stoffs
und die Entstehungszeit betrifft als auch in der iiberbordenden Fiille an Zitaten und
Intertexten, in seinem Erfindungsreichtum und seiner erzihlerischen Finesse. Als ein
Beispiel von sowohl ungebrochener Popularitit als auch andauernden

Zeitschrift fiir junge Religionswissenschaft, 15 | 2020



Die »Sympathie mit dem Tode«

wissenschaftlichen Interesses ist er schwer zu kategorisieren: Handelt es sich um einen
Zeitroman, um einen Bildungsroman, oder um eine ironische Umkehr desselben (zu
den verschiedenen Forschungsperspektiven vgl. Langer 2009, 360—374)? Abseits der
Gattungsproblematik ldsst sich von einem realistischen Roman sprechen. Ort und Zeit
der Handlung etwa sind problemlos zu bestimmen: Davos, Schweiz, 1907 bis 1914. Er
gehe aber, so Thomas Mann,

»bestdndig liber das Realistische hinaus, indem er es symbolisch steigert und

transparent macht fiir das Geistige und Ideelle. Schon in der Behandlung seiner

Figuren tut er das, die alle mehr sind, als sie scheinen: sie sind lauter Exponenten,

Représentanten und Sendboten geistiger Bezirke, Prinzipien und Welten« (GW XI,

612).
Was das Geschehen betrifft, handelt der Roman von Hans Castorp, einem jungen
Ingenieur aus Hamburg, der den drztlichen Rat bekommt, sich vor Antritt seiner
Ausbildung in den Bergen zu erholen. Castorp nutzt die Gelegenheit, fiir drei Wochen
zu seinem Cousin Joachim ZiemRen zu fahren, der in Davos in der Schweiz seine
Tuberkulose kuriert - bei frischer Luft, stindigem Fiebermessen und reichhaltigen
Mahlzeiten im Internationalen Sanatorium Berghof. Dort trifft Castorp auf die Russin
Clawdia Chauchat, in die er sich verliebt. Dies plausibilisiert die - duRerlich durch eine
leichte Tuberkulose motivierte - Verlingerung seines Aufenthaltes; sieben Jahre
werden es sein. Er trifft den Humanisten und Freimaurer Lodovico Settembrini, der
Castorp in humanistischer Gesinnung zu erziehen sucht. Er gewinnt Gefallen an immer
neuen Experimenten mit seinen Lebensentwiirfen, begibt sich in medizinisch-
biologische Forschungen, Kkaritativ-seelsorgerische Unternehmungen und schlift
schlieBlich mit Frau Chauchat in jener Nacht, bevor sie das Sanatorium verlédsst. Im
zweiten Teil tritt »noch jemand« (GKFA? 5.1, 556)3 auf den Plan: der zur rémisch-
katholischen Kirche konvertierte galizische Jude Leo Naphta, der Jesuitenkandidat ist
und als Verteidiger der Inquisition und von heiliger Gewalt (mit stark
kommunistischen Ziigen) zur Antithese von Settembrini wird. Castorp gewinnt in den
Streitigkeiten der beiden um Geist, Natur und Mensch zunehmend Abstand von den
beiden. SchlieRlich kommt Frau Chauchat zuriick, mit einem alten, kranken
Niederldnder: Mynheer Peeperkorn. Der trinkt viel, gibt sich als »Hochzeitsorgan
Gottes«* und begeht Suizid, nachdem er von dem Verhiltnis Castorps mit seiner
Begleiterin erfihrt - welche daraufhin das Sanatorium verldsst. Zwischen Naphta und
Settembrini fithrt der intellektuelle Streit zum Duell, bei dem Naphta sich selbst
erschie8t. Wenig spiter erkrankt Settembrini heftig und bleibt ans Bett gefesselt.
Joachim, der Cousin, ist da bereits tot und trotzdem bleibt Hans Castorp, mehr oder
weniger gesund, auf dem Berghof, bis ein »Donnerschlag« (1070) die Arzte zwingt, das
Sanatorium aufzuldsen: Der Erste Weltkrieg hat begonnen, Castorp wird eingezogen
und der Erzahler macht uns keine Hoffnungen, dass er iiberleben wird.

Diese Skizze lisst die Frage nach der Religion offen. Christliche Frommigkeit, wie man
sie in der biirgerlichen europdischen Gesellschaft erwarten koénnte, wird nicht
thematisiert.® Die Diskussionen zwischen Settembrini und Naphta, in einer Kaskade von
lediglich der Handlungsorganisation des Autors verpflichteten Argumenten,
erschlieffen Hans Castorp lediglich weitere Wissensgebiete.

Eine religionswissenschaftliche Analyse legt die oberflichliche Lektiire des Romans
zundchst nicht nahe. Den Verdacht, dass Religion eine bedeutende Rolle spielt,
induziert jedoch Thomas Mann selbst in einem Fragment iiber das Religiése genannten
Schriftstiick von 1931: Er sei nicht weit entfernt davon, den Zauberberg einen religiésen

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



Die »Sympathie mit dem Tode«

Roman zu nennen, weil in seinem Zentrum das »humane Problem, das Ritsel des
Menschen« stehe (GW XI, 425).

Hier ist die Unterscheidung zwischen Handlung und Darstellung angebracht
(entsprechend histoire und discours in der Literaturtheorie, vgl. Martinez/Scheffel 2003,
22—24). Auf der Handlungsebene ist Religion kaum représentiert. Die
Darstellungsebene des Zauberbergs jedoch ist von religidsen Topoi geradezu durchsetzt.

Das Sanatorium ldsst sich etwa als klassische »Gegenwelt« lesen, die Berghofgesellschaft
als Dislokation einer metonymisch reprisentierten europdischen Gesellschaft. Das
mythisch gesteigerte Davos wird entgegen und im Spiel mit seiner realen Prisenz zur
Umkehrung und Umpolung des >Flachlandess, der positiven Welt. Gleich zu Beginn wird
der Aufstieg Castorps in die Berge als Hollenfahrt visualisiert (Max 2014). Settembrini
vergleicht so bei seinem ersten Auftritt die Arzte Behrens und Krokowski mit den
Totenrichtern Rhadamanth und Minos und fahrt mit der Frage an Castorp fort: »Sie
hospitieren hier nur, wie Odysseus im Schattenreich?« (90) Nicht nur auf die Odyssee
wird fortlaufend angespielt, sondern auch Orpheus, der fiir die Liebe in die Unterwelt
steigt, Vergil, der Dante durch die Kreise der Hdlle fithrt oder Pollux, der Castor im
Hades besucht, bilden einen mythischen Hintergrund der Handlung. Riickgrat ist auch
der Venusberg-/Horselberg-/Tannhduser-Mythos: Der Held gerdt in die Finge von
Venus und fiithrt sieben Jahre lang ein siindenvolles Leben. Ebenfalls hiufen sich
Vergleiche mit dem Klosterleben - der Speisesaal heift Refektorium, die téglich
mehrmalige Liegekur (iiberwacht von einer Oberin) und der geregelte Tagesablauf
wirken streng rituell. Nicht zuletzt sorgt die Uberprdsenz von Krankheit und Tod fiir
die Omnivalenz letzter Fragen - ganz im Gegensatz zum zur Schau getragenen Schein,
der Uberblendung der Morbiditit durch iiberméRige Mahlzeiten, Geselligkeit und
Sonntagsmusik. Den Alltag der Erschlaffung lenkt die Krankheit. Omniprisenz der
Krankheit bedeutet auch Omniprisenz des Todes und diese, in der Terminologie
Manns, auch Omniprisenz des Religisen.

Die Figuren selbst betonen immer wieder die veranderte Erfahrung von Raum und Zeit
>hier obenc. Verdndert ist die Raumwahrnehmung: Oben und Unten (Himmel und Hélle)
werden austauschbar, die Vertikale als Dimension der Kontingenz (vgl. Kurzke 2012,
46f.) gewinnt an Prisenz und die Jahreszeiten, scheinbar keiner Regel folgend, treffen
willkiirlich ein. Verdndert ist die Wahrnehmung der Zeit: als stindig sich raffendes,
dehnendes, nie bestindiges Konstrukt, das den Verstand hintergeht und sich véllig
unzuverldssig zeigt; als stindige Wiederholung desselben ritualisierten Tagesablaufes
auch, als stehendes Jetzt - in Schopenhauerscher Terminologie das nunc stans. Dieses
nunc stans sei aber die Verherrlichung von Tod und Passivitit (vgl. GW X, 383). Dieses
Erzdhlen der Zeit ist auf formaler Ebene kongenial umgesetzt, indem die Erzihlzeit
gegeniiber der erzihlten Zeit immer weiter schrumpft, indem Retardierungen und
Dehnungen ein Gefiihl von Zeitlosigkeit und gezielter Desorientierung erzeugen, das
die Leser dem mythisch-zeitlosen Zustand der Figuren anndhert.

Dieses Erzihlen »im Grenzbereich zweier Wirklichkeiten« (Kristiansen 2001, 833), das
Hans Mayer 1950 mit dem von Nietzsche auf Wagners Opern angewendeten Begriff der
»doppelten Optik« beschreibt (Mayer 1950, 117, s.u.), ist um die Struktur des
»Mythisch-Typischen« (Dierks 2001, 301) angeordnet. Das Mythische ist das Alte,
Bestindige, Unverdnderliche - das Typische die Psychologisierung zeitgemiRer
Figuren. Die Originalitét der Figur findet Riickhalt in typologischen Mustern, die ihnen
mythische Vorginger zusprechen (vgl. Kurzke 2012, 50f.). »Doppelt« ist die Optik

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



Die »Sympathie mit dem Tode«

deshalb, weil sie zwei Mdoglichkeiten der Rezeption erdffnet: eine unbefangen
handlungsorientierte und eine anspruchsvolle, die jene Intertextualitit zu reflektieren
weils.

Religion und Literatur | — Religion und Literatur

Motivgeschichtliche Forschungen zu Religion und (schdner) Literatur zeigen eine
methodisch und inhaltlich germanistische Dominanz (vgl. Braungart u.a. 1997, 1998,
2000; Lorke & Walter-Jochum 2015; Faber & Renger 2017). Sich von der
literaturwissenschaftlichen Tradition abzugrenzen, kann aber in mehrfacher Hinsicht
niitzlich sein. Hiufig wird Religion als die Literatur Modifizierendes absolut gesetzt;
auch wird eine Konzentration auf Motivik und Topoi der Bandbreite religits-
literarischer Verflechtungen nicht gerecht.

Alexandra Grieser spricht von einer Tradition der Literaturwissenschaft, die mit der
Theologie die Primisse eines gemeinsamen Ursprungs von Literatur und Religion in der
(transzendenten) Erfahrung teile (mit Bezug auf die hermeneutisch-dsthetische
Denkerkette Schleiermacher, Dilthey, Otto). Nach Art und Vorbild der >Kunstreligion«
eines Klopstock, Schlegel oder Wagner suche sie das Gemeinsame, Verbindende in den
beiden als  Ausdrucksformen eines  Ursprungs, wobei Literatur als
»Sakularisationsprodukt« gleichzeitig die Funktion eines neuen Sakraments zukomme.
An diesem Anspruch gemessen muss die Literatur zwangsldufig als Quasi-, Pseudo- oder
Ersatzreligion erscheinen. Der gemeinsame Ursprung und die religiése Funktion der
Literatur aber sind wissenschaftshistorisch theologische Pramissen (vgl. Grieser, 2006,
160—162).

Eine religionswissenschaftliche Beschiftigung mit dieser Beziehung kann nur eine
reflexive sein, die Texte nicht entweder als Substitute fiir oder mimetisches Als-ob von
Religion, sondern »als handlungsbegleitende Medien einer Normfindung und
Gegenwartanalyse einer Gesellschaft bzw. von Autoren oder bestimmten Gruppen«
(Koch 2007, 174) versteht. Fragen, die dabei eine Rolle spielen, wiren etwa: Sind
religiose Symbole aus literarischen Kontexten weiterhin aktive Symbole oder haben sie
ihre Bedeutung gedndert (vgl. Koch 2007, 155)? Lassen sich literarische und religise
Texte substanziell voneinander unterscheiden, etwa anhand des Merkmals der
Fiktionalitdt (vgl. Schipper 2009, 813)? Eine Mdglichkeit, dem literarischen Objekt
religionswissenschaftlich reflektiert beizukommen, besteht in der Aktualisierung des
Werkes  als  (religions-)historische =~ Quelle.  Berithrungspunkte  zwischen
Religionsgeschichte und der Forschung zu Literatur und Religion sind bereits frither
festgestellt worden, wenn auch unter vornehmlich phinomenologischen
Gesichtspunkten (vgl. Ziolkowski 1998).

Doch dabei ist methodische Vorsicht geboten. Nicht nur ist die Frage nach
Intentionalitit oder Wesen des Werkes im Rahmen einer ambiguititsindifferenten
Deutung zu vermeiden, es droht auch die Falle, die literarische Verarbeitung einer
historischen Situation als Beweis fiir oder gegen die Wirklichkeit des Geschilderten zu
nehmen. Stattdessen ist der Text selbst schon als Interpretation zu begreifen, der
bestimmte hermeneutische Muster der eigenen Gegenwart aufnimmt und bearbeitet
(vgl. Schlesier 2003, 45£.).

Was Forschern bleibt, ist eine konsequente Arbeit am Text, den Texten im Text
(Intratexte) und den Texten auRerhalb des Textes (Intertexte). Es geht aber auch um

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



20

21

22

Die »Sympathie mit dem Tode«

Religionsgeschichte -jedoch als in der Literatur apprésentierte. Das Verhiltnis
zwischen Literatur und Religion ist keines der Reprdsentation, sondern eher eines der
Mitvergegenwirtigung und Interpretation. Literatur ist kein Spiegel von Religion; die
Ausprigungen ihrer Beziehung erschdpfen sich nicht in Affirmation und Kritik (vgl.
Grieser 2007, 158), sondern behalten - zumindest seit dem 18. Jahrhundert (vgl. Gruber
1995, 161f.) - die Option auf Umdeutung und Umfunktionalisierung.

Dafiir ist es notwendig, die spezifische Sprecherposition der Quelle - des Zauberbergs -
zu begreifen: »Der Interpret findet in dem von ihm interpretierten Text bereits eine
Interpretation und einen Interpreten vor« (Schlesier 2003, 38). Schriftstellerinnen sind
sogar Meister der Interpretation, indem sie bestindig Texte aus einem »geronnen
Traditionsbestand« (ebd., 39) reinterpretieren. Es mag also wenig verwundern, wenn
dabei auch Texte aus religidsen Traditionen in Betracht kommen. Denn belletristische
Literatur prigt die Religionsgeschichte mit und ist vielleicht sogar ein primirer Triger
religidser Narrative in der Moderne.

Pointiert formuliert ist das Ziel dieses Aufsatzes also die Prasentation der Méglichkeit
einer Religionsgeschichte des Zauberbergs unter der leitenden Kategorie der >Sympathie
mit dem Todex.

Der Zauberberg als Zeitroman

Thomas Mann schrieb, der Roman wolle »das innere Bild einer Epoche, der
europdischen Vorkriegszeit« (GW XI, 611), also der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg,
entwerfen. Von Beginn an werden implizit Beziige zu dieser Epoche hergestellt: »Der
Mensch lebt nicht nur sein persénliches Leben als Einzelwesen, sondern, bewusst oder
unbewusst, auch das seiner Epoche und Zeitgenossenschaft« (53). Der Erzédhler fragt
nach der Wirkung des Umstands, dass »die Zeit selbst [...] der bewusst oder unbewusst
gestellten, aber doch irgendwie gestellten Frage nach einem letzten, mehr als
persdnlichen, unbedingten Sinn aller Anstrengung und Titigkeit ein hohles Schweigen
entgegensetzt« (53) und spricht von einem Leben, »ohne dass die Zeit auf die Frage
>Wozu?« eine befriedigende Antwort wiisste« (54). Im Klartext: Die Zeit kann keine
Antwort auf die Sinnfrage bieten - dies wiederum fiithrt zu einer Lihmung aller
Entscheidungs- und Handlungsfihigkeit. Die ironisch iiberspitzte Schlussfolgerung im
Sanatorium lésst sich folgendermallen an: Hier hat niemand sein Leben im Griff, die
Gesellschaft als Ganzes treibt ohne Bewusstsein der Zeit in vdlliger
Handlungsunfihigkeit, in ihrer religiosen Vergottung der Passivitit. Das dndert sich
erst, zwangsweise, mit dem Kriegsausbruch.

Der Theologe Christoph Schwébel hat Hans Castorps Versuche mit seinen
Lebensentwiirfen -medizinisch-physiologische Forschungen, karitative Betitigung bei
Sterbenden, die Unterhaltungen mit Settembrini und Naphta - als Orientierungssuche
nach WertmaRstdben beschrieben (vgl. Schwobel 2008). Weitergedacht bedeutet dies,
dass Castorp nach einem Grund zur Handlungsmotivation sucht, nach einem Sinn.

»[Wlir duRern die MutmaRung, dass Hans Castorp die fiir seinen Aufenthalt bei
Denen hier oben urspriinglich angesetzte Frist [drei Wochen] nicht einmal bis zu
dem gegenwirtig erreichten Punkt iiberschritten hitte, wenn seiner schlichten
Seele aus den Tiefen der Zeit iiber Sinn und Zweck des Lebensdienstes eine
irgendwie befriedigende Auskunft zuteil geworden wire« (349).

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



23

24

25

26

Die »Sympathie mit dem Tode«

Hitte ihm im >Tieflands, also in der positiven Welt, ein Lebenssinn, besser: eine
Handlungsmotivation, in Aussicht gestanden, dann hitte dieser >Zauberberg« gar keine
Anziehungskraft fiir Hans Castorp, und die >Sympathie mit dem Tode« keine Macht iiber
ihn gewonnen. Es ist die Sinnleere des Vorkriegseuropas, die Hans Castorp auf die
Suche nach einem locus amoenus gehen und ihn ausgerechnet in der Todesverfallenheit
eines Sanatoriums fiir Tuberkulosepatienten finden lisst (vgl. Kowalik 1974, 43f.).

Schwellenzeit: Bewusstsein des Totalitatsverlusts

Die Zeit um 1900 war von dem Bewusstsein einer umfassenden Krise - literarisch,
religids, epistemologisch - und einem Drang nach Sinnkonstruktion geprigt. Starke
Ideologien des 19. Jahrhunderts wie Darwinismus und Marxismus traten in ihrem
konsequentesten Geprige als Uberwindung der kirchlich organisierten Religion auf.
Eine ganze Generation von Intellektuellen wurde in kaum zu iiberschitzendem AusmaR
von dem Denken Friedrich Nietzsches geprigt - vom >Tode Gottes< und der >ewigen
Wiederkehr« nicht zuletzt, aber auch von der Ubernahme einiger zentraler Kategorien
und Normen in Sprache und Denken: das >Dionysische, die Ironie und die Entstehung
des Kunstwerks aus dem Bewusstsein des verlorenen Mythos (vgl. Ewen 2017, 158—
167). Neben Nietzsche waren fiir Thomas Mann die zentralen Einfliisse Richard Wagner
und Arthur Schopenhauer. Nietzsches Idee der >Selbstiiberwindungs, seine Kritik an
Wagner, aber auch dessen Prinzip der >doppelten Optik« und der Leitmotivtechnik
spielen ebenso wie Schopenhauers Willensmetaphysik und Zeitphilosophie fiir den
Zauberberg eine Rolle.

Als zeithistorische Figur steht hinter der >Sympathie mit dem Tode« - ein Begriff
Manns, der in die Zeit des Tod von Venedig bis zum Zauberberg gehért (vgl. Kurzke 1997,
181) - der unscharfe Romantikbegriff Thomas Manns. »Sympathie mit dem Tode« - ein
Wort der Tugend und des Fortschritts ist das nicht. Ist es nicht vielmehr, wie ich sagte,
Formel und Grundbestimmung aller Romantik?« (GW XII, 424), schreibt er in den
Betrachtungen eines Unpolitischen, die sehr politisch unter anderem gegen jene
weltanschauliche Romantik - oder Dekadenz, um einen fiir Mann ganz Zhnlichen
Begriff zu nennen - gerichtet waren. Hier ist kein Epochenbegriff in Anschlag gebracht;
iiber die literarisch-philosophische Romantik hatte Mann anscheinend gar keine
besonderen Kenntnisse (vgl. Léwe 2015, 271). Referenz ist die Musik Richard Wagners,
den Mann erst verehrte und spéter - nach dem Vorbild Nietzsches - »iiberwand«.® Die
Wagnersche Romantik ist fiir Mann aber auch urdeutsch, womit die >Sympathie mit
dem Tode« nationale Ziige bekommt. Typisch deutsch ist fiir Thomas Mann auch die
MittelmidRigkeit - nicht umsonst ist Hans Castorp, ausgestattet mit dem unoriginellsten
aller deutschen Namen, betontermaRen ein >einfacher< Mensch, wie es bereits im
»Vorsatz¢ heif3t.

In das Orientierungsloch der Jahrhundertwende schoben sich neuartige Sinnangebote:
Spiritismus,  Esoterik, = Lebensphilosophie = und  aktualisierte  christliche
Frémmigkeitsformen boomten. Die GroRstadt schob sich ins Interesse der Zeit, als Geist
des Kosmopolitismus ebenso wie als Ort der Arbeit und Erschdpfung. So traten nicht
nur naturverbundene Heil(s)angebote wie die Kommune am Monte Verita auf, die mit
Kneipp-Kuren und Lichtbaden dem Stédter die Energie zuriickgeben wollten, sondern
es fithrte dies auf seiner Schattenseite auch zu einer Reihe von Modekrankheiten wie

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



27

28

29

30

31

32

Die »Sympathie mit dem Tode«

der Erschopfungsdiagnose Neurasthenie oder der romantisch iiberhshten Tuberkulose,
die im Zauberberg eine so grofle Rolle spielt.

Georg Lukdcs machte das Bewusstsein einer Krisenzeit 1916 in seiner Theorie des Romans
zum Ausgangspunkt einer dsthetischen Betrachtung.
»Der Roman ist die Epopde eines Zeitalters, fiir das die extensive Totalitit des
Lebens nicht mehr sinnfillig gegeben ist, fiir das die Lebensimmanenz zum Problem
geworden ist, und das dennoch die Gesinnung zur Totalitdt hat« (zitiert nach
Limmert 1984, 118).
Der Roman steht im Mittelpunkt der dsthetischen Theorien dieser Jahre, die immer
mehr als nur Literatur verhandeln. 1926 schrieb Jakob Wassermann iiber die
»Entfabelung« des zeitgendssischen Romans, die ihm »ein besonderer Ausdruck [...] der
Epoche« zu sein schien (zitiert nach ebd., 142). Wassermann beobachtete die Tendenz
der Armut des Geschehens, der intellektuellen Zerfaserung der Handlung nicht nur im
Roman, sondern auch im Leben: »all dies Erniichternde, Schleierlose, Betriebsame,
Zielstrebige, Anarchische ist Entfabelung« (ebd., 143). Damit reformuliert er den
Zusammenhang von Werthaltigkeit und Gesellschaft, den Max Weber 1917 als
Epochencharakteristikum beobachtete:
»Es ist das Schicksal unserer Zeit, mit der ihr eigenen Rationalisierung und
Intellektualisierung, vor allem: Entzauberung der Welt, dal gerade die letzten und
sublimsten Werte zuriickgetreten sind aus der Offentlichkeit« (Weber 1992, 109).
Was bei Wassermann zuriickgewiesen wird, ist in den poetologischen Texten Alfred
Dgblins, Walter Benjamins oder Hermann Brochs um 1930 positiv gedeutet: Der Roman
sei die Form der Moderne, die einzige Form, in der Pluralitit darstellbar werde.

Zeitgendssisch war der Inbegriff der Romantik fiir Mann ein aus einem verkiirzten
Nietzsche-Verstindnis erwachsener politischer Asthetizismus. Seine Abrechnung in
den Betrachtungen richtet sich hauptséchlich gegen den Expressionismus (zu diesem als
literatur- und religionsgeschichtlichen Hintergrund vgl. Hamilton & Renger 2017, 79—
83; 89—95). Im Zauberberg verkniipft er das Problem des politischen Asthetizismus mit
seiner eigenen romantischen Position (vgl. Kowalik 1985, 31).

Menschheitsdammerung: Thomas Mann und die Religion

Wer sich mit Thomas Mann und der Religion beschiftigt, st6B8t schnell auf das
Hindernis der Uberfiille: Seine Behandlung religiéser Themen verdankt sich dutzenden,
im Werk sich iiberlagernden Quellen und Einfliissen, die je nach Schaffensperiode die
Handlung beherrschen (Jakob und seine Briider) oder sie subtil begleiten (Buddenbrooks)
und schwer aufzul6sen sind. Eine Theologie hat Thomas Mann nicht ausgearbeitet.’

Uber seinen Kulturprotestantismus hinaus entwickelt Thomas Mann aber eine
lebenslange Beschiftigung mit Mythen und Sagen, die sich deutlich im Werk
niederschlégt. Dabei geht er davon aus, dass mythische Bilder immer schon da< waren,?
in neuen Verkleidungen aber verschiedene Stadien durchlaufen. Das gibt ihm die
Mdglichkeit, diese Urbilder in seinem Sinne neu zu konnotieren und frei zu verwenden,
weil er der Ansicht ist, ihren inneren Kern nicht zu beschidigen. Die genaueste, sehr
dichte Beschreibung seiner eigenen Religiositit ist das Fragment iiber das Religiése. Der
iberraschendste, gerade fiir den Zauberberg zentrale Satz ist hier: »Was aber ist das
Religiose? Der Gedanke an den Tod« (GW XI, 423). Das Religise ist fiir Mann die
Veredlung der menschlichen Verginglichkeit und des Todes. Er spricht vom

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



33

34

35

36

37

Die »Sympathie mit dem Tode«

»Gegensatz des Religiosen und des Ethischen, der Welt der Pflichten also« (GW XI, 424)
als personlichstes geistiges Erlebnis. Religion und Welttétigkeit stehen sich gegeniiber.
Wenn er vom Tod spricht, spricht er auch von der Religion und umgekehrt. Zentral ist
die Stellung des Menschen: Er sei immer schon Geist und Natur gewesen. Daraus
resultiert die Seinsfrage:

»Die Stellung des Menschen im Kosmos, sein Anfang, seine Herkunft, sein Ziel, das

ist das groRe Geheimnis, und das religiése Problem ist das humane Problem, die

Frage des Menschen nach sich selbst« (GW XI, 424).
Die unhintergehbare Verginglichkeit des menschlichen Daseins fordere also zu
religidsen Deutungsmustern heraus, die wiederum die Stellung des Menschen im
Kosmos mit einer Hoffnung auf Erldsung auflsen.

Es geht Thomas Mann nie um Gott; keine Gottesvorstellung oder Frage nach dem Was
des Glaubens finden sich bei ihm.” Nur der Mensch interessiert ihn, der irgendwie von
einer Transzendenz, einem >Weltgeist«® oder einem »Schépfungsauftrag« abhingt und
gegen diese Abhingigkeit den Aktivitdtsbefehl bekommt. Nach seiner Emigration in die
USA idndert sich das mit der Hinwendung zu den Unitariern in Los Angeles nur
oberflichlich (vgl. Detering 2012). Im Zentrum seines Interesses bleibt der Mensch.
Werkgeschichtlich ist der Zauberberg das Scharnier innerhalb dieser Ansichten, wie sie
im Fragment iiber das Religidse und spdter im Lob der Vergdnglichkeit von 1953 zum
Ausdruck kommen:

»In tiefster Seele hege ich die Vermutung, dass es bei jenem ,Es werde’, das aus dem

Nichts den Kosmos hervorrief, und bei der Zeugung des Lebens aus dem

anorganischen Sein auf den Menschen abgesehen war und dass mit ihm ein groRRer

Versuch angestellt ist, dessen Misslingen durch Menschenschuld dem Misslingen

der Schépfung selbst, ihrer Widerlegen gleichkdme«. (GW X, 385).
Die »Idee des Menschen, die Konzeption einer zukiinftigen, durch tiefstes Wissen um
Krankheit und Tod hindurchgegangenen Humanitdt« (GW XI, 617), deren Ahnung den
Zauberberg kront, ist kein literaturtheoretisches Konzept Thomas Manns, sondern jene
Seite seiner Religion, die er nicht miide wurde, in Essays zu betonen. Religion, wie
Werner Frizen in Bezug auf das Christentum schreibt, war fiir Mann eher
»Personalallegorie« denn Glaubenswirklichkeit, wiewohl von ungebrochener
existentieller Schwere (vgl. Frizen 2001, 313f.). Am Ende seines Lebens steht eine
konsequente Haltung: Es gelte, iiber den Widerspriichen zu stehen und die >Forderung
des Tages« zu erfiillen (vgl. Detering 2012, 129—142).

Geistkrise: Demokratie und Reaktion

Die >Sympathie mit dem Tode« betraf Thomas Mann auch biographisch: Nach dem
Krieg, der deutschen Revolution und der Miinchner Riterepublik - Ereignisse, die das
Scheitern seiner konservativen Traume bedeuteten - war er in eine Depression geraten
und iiberwand in der Neuausrichtung seines Romanprojekts die Sympathie mit dem
Tode selbst (vgl. Stromberg 2015, 101—106).

Auf der Darstellungsebene bildet die >Sympathie mit dem Tode, die
Todesverbundenheit, ein Netz aus Verweisen und wird leitmotivischer Widergénger
der Uberprisenz des Todes. Der wichtigste Punkt innerhalb dieses Netzes ist die Liebe!
- im Allgemeinen, und im Besonderen jene Hans Castorps zu Clawdia Chauchat. Wichtig
fiir das Werk Thomas Manns ist die Verbindung zwischen Tod und Kunst, im Zauberberg
hauptsichlich die Musik. Die Kopfhaltung Hans Castorps ist beim Musikgenuss dieselbe

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



38

39

40

Die »Sympathie mit dem Tode«

wie vor dem Totenbett seines Vetters. Die Motive vergegenwirtigen im Moment ihres
Erscheinens die Anziehungskraft des Todes.

Aber auch eine politisch reaktiondre Haltung, todessiichtig und romantisch -
reprisentiert durch Naphta - gehdrt in diesen Motivkreis. Der aufgekldrten Vernunft
Settembrinis scheint hier der Vorzug gegeben. Der Streit zwischen Demokratie und
Reaktion findet exemplarisch in den Wortwechseln der Streitenden statt, die im
zweiten Teil betrdchtlichen Raum einnehmen und in den Selbstmord Naphtas im Duell
enden. Der Zauberberg iiberholt die Betrachtungen darin, dass er beiden Ideologien
Tyrannentum vorwirft. Leo Naphta spiegelte fir Mann die Tendenzen der
Konservativen Revolution im Weimarer Deutschland ebenso wie die iiberzeitliche
geistige Macht der (eben genuin religiosen) Todesverbundenheit wider. So verkérpert
er nicht nur ein in seinem Dualismus und seiner Mystik »mittelalterliches« Weltbild,
sondern auch ein kommunistisches und verherrlicht Gewalt als Mittel gottlichen
Willens. Fiir Mann war er Typus »dieser sprengstoffhaften Mischung aus jiidischem
Intellektual-Radikalismus und slawischer Christusschwirmerei« (zitiert nach Langer
2009, 386). Sein Widerpart Lodovico Settembrini ist Freimaurer, trdumt von der
Weltrepublik und steht fiir einen blinden Liberalismus der (west-)europdischen,
aufgekldrten Biirgerlichkeit.

Hier tritt ein gingiger Topos auf, den Thomas Mann dichotomisch anbietet: Das
Religidse erscheint der Moderne, der Demokratie und der Wissenschaft gegeniiber
mittelalterlich. Die iiberlegene Position der Aufkldrung ist aber nur eine scheinbare. Thr
gegeniiber behilt die Mystik den Vorteil der »Frommigkeit des Herzens« (Schwébel
2008, 113), also der Bescheidenheit vor dem geistig Hoheren, dem (im Roman
unbenannt gelassenen) >Weltgeist« oder »Kosmos«. Naphta steht fiir das Zeitalter der
Magie und Religion, Settembrini fiir das sdkulare Zeitalter - und doch hat Mann beide
Charaktere als Strémungen der Gegenwart gezeichnet. Die Aktualitit Naphtas liegt in
dessen kommunistischer, reaktiondrer Haltung; Settembrini konterkariert den
Fortschrittsoptimismus etwa eines Marinetti und stellt die ideologische Position der
»hysterischen Demokratie« (GW XII, 544) dar. Wo Settembrinis Reden Castorp »nach
Sonntagspredigt« (93) schmecken, versetzt ihn Naphtas rigoroses Leugnen der
Evolution und des heliozentrischen Weltbildes in Erstaunen. Und wihrend Settembrini
sich in seinem Vernunftoptimismus in Selbstwiderspruch zu seiner eigenen,
todkranken Person begibt, ist Naphtas Reaktion eine Geisteshaltung ohne Zukunft - per
Suizid im Plot verankert. So gegenwirtig beide gezeichnet sind, ist ihnen auch eins
gemein: als Sinnoptionen fiir Hans Castorp sind sie beide hinfillig.

Mit Mynheer Peeperkorn betritt ein echter >Charismatiker« die Biihne, der véllig
problemlos die Autoritédt der beiden einholen kann, ohne ein einziges sinnvolles Wort
zu sagen. Er ist die Parodie des puren Lebens, das sich zerfrisst, die Parodie eines
expressionistischen Nietzsche-Verstdndnisses, das aber immer noch eindrucksvoller als
alle Worthascherei der beiden intellektuellen Antipoden ist.'? Die beiden stellen aber
Hans Castorp die »Frage des Menschen nach sich selbst« (GW XI, 424), d.h. in Manns
Worten die Frage nach dem Religisen. Sie stellen sie aber in Form einer Alternative, in
Form von Dualismen - Fortschritt oder Regression, wissenschaftliche Kilte oder
Frommigkeit des Herzens. Diese Alternativen befriedigen Hans Castorp nicht.

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



41

42

43

44

45

Die »Sympathie mit dem Tode«

»Schnee«: ein Sinnangebot?

Wieder initiierte Thomas Mann seine Rezeption selbst, als er im Fragment iiber das
Religiése einen Satz aus dem Kapitel >Schnee« den »Ergebnissatz« des Romans
benannte. In seiner Rede an die Studierenden in Princeton 1939 (Einfiihrung in den
Zauberberg, GW XI, 602-617) bekriftigte er die herausgestellte Position, die dieses
Kapitel fiir ihn einnehme. Dem sind zahllose Forscherlnnen gefolgt.

Hans Castorp geht gegen jeden medizinischen Rat in den winterlichen Bergen Ski
laufen. Wihrend seiner Abfahrten und Aufstiege kommt ein Schneesturm auf, in dem
er sich heillos verirrt. An einen Schuppen gelehnt, sinkt er vor Erschépfung nieder,
schldft ein und trdumt. Dieser Moment visiondrer Bildhaftigkeit wird als eine Art
alchemistische Steigerung dargestellt; hervorgerufen durch Hans Castorps erhéhte
Korpertemperatur (und damit -aktivitit) und den mitgenommenen Portwein.

In seinem erhitzten Wahntraum sieht er mehrere Bilder. Das letzte ist eine arkadische
Landschaft, auf der sich fréhlich Menschen tummeln und tanzen, ein Paradies im
Urzustand. Castorp dreht sich um und sein Blick trifft eine antike Tempelanlage - alles
wird diister, schldgt um, und dort, im Herzen, im Heiligtum dieses Tempels, sieht er das
grausam entgegengesetzte Bild zur arkadischen Freundlichkeit: Zwei Hexen zerreiflen
einen Sdugling iiber offenem Feuer, dabei ihn zu verspeisen. Entsetzt fihrt Hans
Castorp aus seinem trunkenen Schlaf auf, nur um wieder einzunicken und auf
abstrakter Ebene weiter zu trdumen und zu jener entscheidenden Erkenntnis zu
gelangen: Das Blutmahl im Zentrum des Tempels, der Todesdienst, und die blumig
ungetriibte Lebensfreude Arkadiens sind untrennbar miteinander verbunden. Die
Herrschaft des Lebens und der Vernunft, wie sie Settembrini vertritt, fiihrt
unweigerlich in eine dunkle Kammer der Herrschaft des Todes und der Religion, wie sie
Naphta vertritt. Radikaler Fortschrittsoptimismus oder blutige Reaktion - diese
Alternative ist in Wahrheit ein und dasselbe Bild. Die Positionen dieser beiden
Intellektuellen werden damit gleichermaRen schal fiir Hans Castorp. Und wéhrend er
seine emotionale Bindung an den Tod betont, stellt er klar, dass sie ihn nicht leiten
diirfe und kommt so zu dem Schluss: »Der Mensch soll um der Liebe und Giite willen dem
Tode keine Herrschaft iiber seine Gedanken einrdumen« (748). Oder: »Die Erinnerung an das
Blutmahl, den Kult des Todes, bleibt bestehen, aber ihr darf keine Orientierungskraft
zugesprochen werden« (Schwdbel 2008, 113—114). Dann wacht Castorp auf, der
Schneesturm ist voriiber, er findet sich unweit des Sanatoriums und erscheint noch
piinktlich zum Abendessen. Den klugen Satz aber hat er schon wieder vergessen.

Zuriick zum Fragment iiber das Religise: Nicht nur spricht Mann hier von der
Zweiteilung der Religion und der Ethik, was Hans Castorp hier im Gegensatz zwischen
der emotionalen Bindung an den Tod und der verniinftigen Pflicht zum Handeln
erfihrt. Bei beiden, Mann und seiner Figur Castorp, obsiegt der Gedanke, den
Antagonismus auszugleichen »um der Liebe und Giite« willen. Das hat freilich
Kalenderspruchcharakter. Wihrend fiir Thomas Mann aber der Satz scheinbar 1931
noch Giiltigkeit bewahrte, vergisst ihn Hans Castorp sofort (und wird sich auch nicht
mehr zu &dhnlichen geistigen Hohenfliigen aufraffen). Das betont bei allen
Gemeinsamkeiten die grofle und entscheidende Differenz zwischen Thomas Mann und
seiner Figur.

Diese Entscheidung zum Leben im Bewusstsein des Todes ist, wie Thomas Mann betont
hat, eine sittliche - sie besitzt keine wissenschaftliche Logik und keine philosophische

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020

10



46

47

48

Die »Sympathie mit dem Tode«

Intuition. Sie ist etwas Drittes, Utopisches, fillt damit in jenen Bereich des Irrationalen,
der auch religis besetzt ist und stellt bereits einen Transzendenzbezug her. Kiihn
gesprochen und in der Annahme, dass Thomas Mann mit Settembrini und Naphta
zugespitzt Strémungen seiner Zeit portritieren wollte, ist dieses Dritte, die Suche nach
der >Neuen Humanitét< oder, wie es der Roman nennt, des >Homo Deig, eine Moglichkeit
der historischen Entwicklung, eine gesellschaftliche Perspektive. Ob diese Phrase nun
von Thomas Mann als echtes Sinnangebot fiir den krisenbewussten europiischen Geist
gedacht war, ist unklar. Dass aber dieser Satz iiber den Roman hinausragt, ist nicht zu
viel behauptet. Denn wozu bekommt Hans Castorp diesen Gedanken, wenn er ihn doch
sofort wieder vergisst und am Ende, ohne seine Erkenntnisse weiterzugeben, stirbt? Er
bekommt ihn nicht fiir sich, sondern fiir die Leser. Diesen soll er auffallen und von der
Darstellungsebene her mitteilen, dass Thomas Mann den Roman eben auch als
Europider und Zeitzeuge des Weltkriegs geschrieben hat. Man kann iiberlegen, ob
Thomas Mann mit dem Zauberberg jene Uberwindung vollziehen wollte, die Hans
Castorp nicht gelungen ist.

Als Alternative zu Naphta und Settembrini wird Mynheer Peeperkorn eingefiihrt: eine
>Personlichkeit« (vgl. Marx 2002, 108—113), die alle Streitigkeiten der Antipoden in der
paradoxen Wirkung seiner Gegenwart auflost. Aber der Preis des Lebens ist die
schwindende Fruchtbarkeit. Und aus Angst, diese zu verlieren oder sein Leben nicht
mehr ausfiillen zu kénnen, spritzt Peeperkorn sich tédliches Schlangengift (oder lisst
es sich spritzen).

Eigentlich ist, als dann Frau Chauchat das Sanatorium auf immer verlidsst, der
urspriingliche Beweggrund Castorps zu bleiben, verblasst. Sein Cousin, die letzte
Verbindung ins Flachland, ist tot. Also beginnt >Der groe Stumpfsinn« (947). In Bezug
auf die >Sympathie mit dem Tode« folgt noch ein entscheidendes Kapitel, das die
Auflssung des Themas markiert - der Kriegsbeginn ist dann lediglich das
entscheidende Korrektiv, die gewaltige Beendigung aller Bemiihungen. Nach Helmut
Gutmann erreicht Castorps personliche Entwicklung, wiewohl >Schnee< Hohepunkt der
geistigen und strukturellen Komposition des Romans sei, in dem Kapitel >Fiille des
Wobhllauts< ihren Héhepunkt. In diesem Kapitel betritt ein Grammophon die Biihne des
Sanatoriums - Castorp wird intuitiv zum Verwalter des Gerdts und zieht sich
nichtelang zuriick, um Schallplatten aufzulegen. Was Castorp am liebsten hért, ist die
Vertonung des Gedichts Wilhelm Miillers vom Lindenbaum durch Franz Schubert. Der
Satz »Du findest Ruhe dort [am Lindenbaum]«, wird als Todessehnsucht gedeutet.
Indem er dieses Lied auf und ab hort, indem das Grammophon das letzte sinnstiftende
Element Hans Castorps wird, ist dieser auf der letzten Stufe seiner geistigen
Todesverfallenheit, der >Sympathie mit dem Tode¢, angelangt.

Mit dem Lied vom Lindenbaum auf den Lippen zieht auch Hans Castorp in den Krieg.
Und stirbt? Das ldsst, ohne viel Hoffnung, der Autor offen. Damit wird noch einmal
unterstrichen, dass Hans Castorp kein Heros ist, der die allgemeingesellschaftliche
Todessympathie aus eigener Kraft iiberwinden kénnte - er ist >einfach¢, mittelmiRig.
Sein Scheitern an der >Sympathie mit dem Tode« spiegelt das Scheitern der
europdischen Vorkriegsgesellschaft an einer >romantischens, riickwirtsgewandten
Geisteshaltung. Die letzten Sitze des Romans wiederholen die Hoffnung auf die
Uberwindung der Romantik auf Ebene der Zeitzeugenschaft: »Wird auch aus diesem
Weltfest des Todes [...] einmal die Liebe steigen?« (1085).

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020

1



49

50

51

52

53

Die »Sympathie mit dem Tode«

Religion und Literatur Il — Der Zauberberg als Teil der
Religionsgeschichte?

Theologische Zuschreibungen an das Werk von Thomas Mann existieren seit Langem
(vgl. etwa Steinbach 1953). Dadurch, dass eine Arbeit, die nach der Religion (oder dem
Religiésen als anthropologischer Basiskategorie) fragt, immer schon das eine, das sie
nachweisen will, voraussetzt (was fiir genealogische Untersuchungen sinnvoll ist),
eignet sie sich fiir vergleichende Diskurse nur bedingt - ganz zu schweigen von der
Frage nach der Christlichkeit Thomas Manns (vgl. Frizen 2001, 307). Doch auch die
Literaturwissenschaft trigt zu einer Triibung der Frage bei.

Die Rede von einem >Fiktionalititsbediirfnis< (vgl. Schipper 2009) des Menschen etwa
variiert nur den Topos einer substanziellen Grundbestimmung. Im Gegenteil:
Fiktionalitdt ist kein »wesensmiRiges Schicksal«, sondern »technische Bestimmung«
(Schlesier 2003, 45). Bettina Gruber betont die historische Konstruiertheit der
Kategorien Literatur und Religion. Sie gelangt in ihrer Untersuchung zu den
gemeinsamen Grundlagen von Literatur und Religion zu der Erkenntnis, dass religidse
und literarische Texte sich nicht immanent - nicht an sich - voneinander unterscheiden
lassen, sondern lediglich in ihrer Funktionalisierung (vgl. Gruber 2009, 28). Jede
Bestimmung inhaltlicher Art muss sich die Frage nach dem Religionsbegriff gefallen
lassen. Allerdings kann eine funktionale Interpretation schlecht erkliren, warum Texte
religi6s oder literarisch funktionalisiert werden. Ein mehrschichtiger Zugang, der etwa
die Rezeptionsforschung einbindet, erweist sich da als hilfreich (vgl. etwa Koch 2006).
In ihrem Aufsatz iiber Henning Mankells Brandmauer versucht Anne Koch das Problem
hauptsdchlich durch das Konzept der Performanz zu 16sen - Kriminalgeschichten mit
einer ausgeprigten Sozialethik seien in ihrer Performanz religios. Sie zeigt auch
verschiedene weitere Ankniipfungspunkte zwischen Literatur und Religion (als
Literatur und Religion) auf: die Pragmatik eines Textes, geschichtliche und
gesellschaftliche Ordnungskonzepte, die Verantwortung oder Ohnmacht des Einzelnen
(vgl. Koch 2007, 173).

In Hinsicht auf Thomas Manns Person kdnnte man an Kriterien hinzufiigen: die
Thematik der Gnade als kiinstlerische Rechtfertigung, das Verginglichkeitsethos als
Motivation (kiinstlerischen) Schaffens (die >Forderung des Tages<), die Adaption
religionshistorischer Erkenntnisse auf kiinstlerische Sachverhalte (vgl. Sommer 1994).

Insofern kann die religidse Zeitorganisation als Thema im Roman nicht religids
genannt werden, da ihre Funktionalisierung (Erzihlzeit vs. erzidhlte Zeit) klar
literarisch ist. Andererseits kann sie im Rahmen des mythischen Erzihlen durchaus
Teil einer religiosen Deutung werden, weil sie in ein dichtes Netz an Metaphern,
Zitaten und Leitmotiven eingewoben ist, an dessen Spitze das nun bekannte Zitat
Thomas Manns steht: »Was aber ist das Religiése? Der Gedanke an den Tod.«

Thomas Mann ist ein Autor, der seine eigene Funktionalitit immer gleich mit anbietet.
Im Falle des Zauberbergs sind es vor allem das Fragment iiber das Religiése und die
Princeton-Rede, in denen er eine personliche Deutung seines Romans nahelegt. Und so
ist auch Thomas Manns Versuch, dem Zauberberg eine religiose Bedeutung
zuzuschreiben, als Funktionalisierung zu verstehen, wihrend der Roman als Roman -
als Kunstwerk, das diese Position selbst reflektiert - bereits mit dem Siegel der
Fiktionalitdt >technisch« literarisch bestimmt ist.

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020

12



54

55

56

57

58

Die »Sympathie mit dem Tode«

Warum tut Mann das? Wenn Kunst in der Moderne wirklich Kontingenz produziert und
damit den Kontingenziiberschuss einer ausdifferenzierten Gesellschaft reprisentiert
(vgl. Gruber 1995, 138f.), dann ist Mann vielleicht an der Aufrechterhaltung der
Ambiguitit gelegen, die den ausgeschlossenen Sinngehalt - iiber den Ausschluss von
Handlungsoptionen - apprisentiert. Der Zauberberg als religionshistorische Quelle
wire somit ein Versuch, den Sinn der Zeit, der in anderen Sozialformen unverfiigbar
geworden ist, durch Intertextualitit und Mythenstruktur trotz allem optioniert zu
halten.

Dass ich hier nun den Charakter des mythischen Erzdhlens sreligids«< nenne, ldsst
freilich keine Aussage iiber den Charakter von >Religion im Zauberberg« zu - aber das
genau sollte in einer religionswissenschaftlichen Untersuchung nicht die leitende
Fragestellung sein. Letztendlich ist es sogar miiig, nach dem spezifisch christlichen
oder religissen Gehalt zu suchen, da man dabei ein Wesentlich-Substantielles
voraussetzt (vgl. Koch 2006, 23), dessen Sinn mitunter gerade im Vorliegenden der
Rekonfiguration unterliegt.

Ausblick: Totenbeschworung

Das Ende erscheint als Konsequenz der strukturellen Entwicklung des Romans. Die
rationale Erkldrung des im Sanatorium als irrational vollzogenen Erlebens Castorps,
»der Welt abhanden gekommen« (899) zu sein ist das physische Erliegen an den Tod im
Krieg. Es scheint, als sei dem Mythos alle erzdhlerische Macht genommen,; die brutale
Wirklichkeit obsiegt.

Kurz vor Schluss findet eine Szene statt, die dennoch eine Auseinandersetzung mit dem
Mythos impliziert (entgegen Dierks 2001, 304). Das Kapitel >Fragwiirdigstes< enthilt die
Schilderung einer spiritistischen Séance und die Beschwérung des Geistes des toten
Joachim. Hier kumuliert das System des mythischen Erzihlens, weil der Mythos erst-
und letztmalig die Diskursebene verldsst und in die Handlung einbricht. Die
Beschwérung unter der Leitung des Arztes Dr. Krokowski findet mit dem Medium Ellen
Brand statt, deren Hidnde Hans Castorp wihrend der Zeremonie hilt. Sein Vorschlag ist
es auch, Joachim zu rufen. Erst mit einer bestimmten Schallplatte, dem >Gebet des
Valentin« aus Gounods Oper Margarethe vollzieht sich die Beschwérung im Vokabular
eines Geburtsakts. Tatsidchlich erscheint Joachim - in der Uniform des (noch
ausstehenden) Ersten Weltkriegs; mit eingefallenen Wangen, wortlos. Doch bevor eine
Interaktion stattfinden kann, beendet Castorp die Szene gewaltsam, indem er - eine
frithere Aufklarungsmetapher von Settembrini aufnehmend - das Licht anknipst.

Der Faust-Stoff wird iiber die Gounod-Oper zitiert. Die Rede vom im Schattenreich
,hospitierenden* Odysseus wird wieder aufgenommen. Doch wer ist der Hospitant, was
der Hades? Castor und Pollux treten noch einmal auf: Ist Joachim doch Pollux, der den
verstorbenen, der Welt abhandengekommenen Castor in der Berg-Unterwelt besucht?
In ihrer Kumulation scheinen die Zitate iiber sich hinauszuweisen; ihr Sinnhorizont
wird aktualisiert und neu gedeutet. Hier kehren sich die Mythologeme, die bisher
vielleicht nur Zitat waren, zum Mythos - aus der Motivik von Religion im Roman wird
die Religion als hinter die Vernunft reichende, nur phinomenologisch zu erfassende
Transzendenzerfahrung, die der Roman ein einziges Mal ohne mitlaufenden rationalen
Gegenpart anbietet.

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020

13



59

Die »Sympathie mit dem Tode«

Es gehért zum philosophischen Programm Thomas Manns, dass alle Mythen >immer
schon dac waren, also auch zur Gegenwart, zur Zeitgenossenschaft gehoren. Die
symboltrichtige Handlung des Licht-Anmachens durch Hans Castorp kann
verschiedentlich gedeutet werden - als Angst vor dem Mythos, als Respekt vor dem
Totenreich, dem er noch immer >sympathisch« verbunden ist, als letzte Inkonsequenz
Castorps, als Bescheid iiber dessen unzureichende Fahigkeit, den ihren Gribern
entsteigenden »alten vielen Gottern« (Weber 1992, 101) entgegenzustehen. Was Castorp
abschreckt - Mythos und Realitdt zu verbinden - das setzt Thomas Mann ins
Kiinstlerische um. Daher noch einmal die Frage: Hat Thomas Mann mit dem Zauberberg
das versucht, was Hans Castorp als Romanfigur und seinen Zeitgenossen gleichermaRen
misslingt - die »Einheit des Menschengeistes« im Personlichen zu vollziehen, den
Mythos aus der verlorenen Totalitit zu befreien und ihn im Licht der Literatur zu
erneuern?

BIBLIOGRAPHY

Blodorn, Andreas und Friedhelm Marx, Hrsg. 2015. Thomas Mann Handbuch: Leben - Werk -
Wirkung. Stuttgart: Metzler.

Braungart, Wolfgang u.a., Hrsg. 1997; 1998; 2000. Asthetische Erfahrungen der Jahrhundertwenden. 3
Bd. Paderborn u.a.: Schéningh.

Detering, Heinrich. 2012. Thomas Manns amerikanische Religion: Theologie, Politik und Literatur im

kalifornischen Exil. Frankfurt a.M.: Fischer.

Dierks, Manfred. 1972. Studien zu Mythos und Psychologie bei Thomas Mann an seinem Nachlaf3
orientierte Untersuchungen zum Tod in Venedig, zum "Zauberberg" und zur "Joseph"-Tetralogie. Thomas-
Mann-Studien 2. Bern & Miinchen: Francke.

Dierks, Manfred. 2001. Thomas Mann und die Mythologie. In: Thomas-Mann-Handbuch, hg. von
Helmut Koopmann, 3., aktual. Aufl. 301-306. Stuttgart: Kroner.

Faber, Richard und Almut-Barbara Renger, Hrsg. 2017. Literatur und Religion. Konvergenzen und

Divergenzen. Wiirzburg: K6nigshausen und Neumann.

Frizen, Werner. 2001. Thomas Mann und das Christentum. In: Thomas-Mann-Handbuch, hg. von
Helmut Koopmann, 3., aktual. Aufl. 307-326. Stuttgart: Kroner.

Grieser, Alexandra. 2006. »Die Gotter sind eine Funktion des Stils.c - Schéne Literatur als
Medium von Religionskritik am Beispiel des Drama in Leuten von Fernando Pessoac. Zeitschrift fiir
Religionswissenschaft 15 (2): 157-182.

Gruber, Bettina. 1995. Die Literatur der Religion. In: Beobachtungen der Literatur. Aspekte einer
polykontexturalen Literaturwissenschaft, hg. von Gerhard Plumpe und Niels Werber, 135-164.
Opladen: Westdeutscher Verlag.

Gruber, Bettina. 2009. »Literature and Religion: Features of a Systematic Comparison.« Journal of
Religion in Europe 2 (1): 21-36.

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020

14



Die »Sympathie mit dem Tode« 15

Gutmann, Helmut. 1974. »Das Musikkapitel in Thomas Manns Zauberberg.« The German Quarterly
47 (3): 415-431.

Hamilton, John T. und Almut-Barbara Renger. 2017. Religion, Literature, and the Aesthetics of
Expressionism. In: Aesthetics of Religion: A Connective Concept, hg. von Alexandra K. Grieser und Jay
Johnston, 75-101. Religion and Reason 58. Berlin & Boston: De Gruyter.

King, Martina. 2012. Vom >heiligen Schwips«: Medizinisches Wissen und kunstreligiose Tradition
in den Inspirationsszenarien von Der Zauberberg und Doktor Faustus. In: Zwischen Himmel und
Hélle: Thomas Mann und die Religion. Die Davoser Literaturtage 2010. Thomas-Mann-Studien 44, hg.

von Thomas Sprecher, 53-83. Frankfurt a.M.: Klostermann.

Koch, Anne. 2006. »Religionshybride« Gegenwart. Religionswissenschaftliche Analyse anhand des
Harry-Potter-Phidnomens.« Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 14 (1): 1-23.

Koch, Anne. 2007. »Literatur und Religion als Medien einer Sozialethik und -kritik. Ein
religionswissenschaftlicher Vergleich der christlichen >Apokalypse« mit Henning Mankells Krimi
>Brandmauer«.« Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte 59 (2): 155-174.

Koopmann, Helmut. 1983. Der klassisch-moderne Roman in Deutschland. Thomas Mann - Déblin - Broch.
Sprache und Literatur 113. Stuttgart u.a.: Kohlhammer.

Koopmann, Helmut, Hrsg. 2001. Thomas-Mann-Handbuch. 3., aktual. Aufl. Stuttgart: Kroner.

Koopmann, Helmut. 2012. Ist Gott eine Hilfskonstruktion? Thomas Mann zur Religion, in seinen
Essays. In: Zwischen Himmel und Holle: Thomas Mann und die Religion. Die Davoser Literaturtage 2010.

Thomas-Mann-Studien 44, hg. von Thomas Sprecher, 35-52. Frankfurt a.M.: Klostermann.

Kowalik, Jill Anne. 1985. »Sympathy with Death«: Hans Castorp’s Nietzschean Resentment.« The
German Quarterly 58 (1): 27-48.

Kristiansen, Berge. 1978. Unform - Form - Uberform. Thomas Manns Zauberberg und Schopenhauers
Metaphysik. Eine Studie zu den Beziehungen zwischen Thomas Manns Roman Der Zauberberg und
Schopenhauers Metaphysik. Kopenhagener germanistische Studien 5. Kopenhagen: Akademisk
Forlag.

Kristiansen, Bgrge. 2001. Das Problem des Realismus bei Thomas Mann. Leitmotiv - Zitat -
Mythische Wiederholungsstruktur. In: Thomas-Mann-Handbuch, hg. von Helmut Koopmann, 3.,
aktual. Aufl. 823-835. Stuttgart: Kroner.

Kurzke, Hermann. 1997. Thomas Mann. Epoche - Werk - Wirkung. 3., erneut iiberarb. Aufl. Miinchen:
Beck.

Kurzke, Hermann. 2012. Religion im Zauberberg. In: Der ungldubige Thomas: Zur Religion in Thomas
Manns Romanen, hg. von Niklaus Peter und Thomas Sprecher, 45-61. Thomas-Mann-Studien 45.
Frankfurt a.M.: Klostermann.

Limmert, Eberhard u.a., Hrsg. 1984. Romantheorie. Dokumentation ihrer Geschichte in Deutschland.
Bd. 2.: Seit 1880. 2. Aufl. Athendum Taschenbiicher Literaturwissenschaft. Kénigstein: Athendum.

Langer, Daniela. 2009. Thomas Mann. Der Zauberberg. Erlduterungen und Dokumente. Stuttgart:
Reclam.

Lorke, Tim und Robert Walter-Jochum, Hrsg. 2015. Religion und Literatur im 20. und 21. Jahrhundert.
Motive, Sprechweisen, Medien. G6ttingen: V&R unipress.

Léwe, Matthias. 2015. Romantik. In: Thomas Mann Handbuch: Leben - Werk - Wirkung, hg. von
Andreas Blédorn und Friedhelm Marx, 271-273. Stuttgart: Metzler.

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



Die »Sympathie mit dem Tode« 16

Mann, Thomas. 1990 [1974]. Gesammelte Werke in dreizehn Binden. Frankfurt a.M.: Fischer.

Mann, Thomas. 2002. Der Zauberberg. Hrsg. und textkritisch durchges. von Michael Neumann.
GKFA 5.1. Frankfurt a.M.: Fischer.

Mann, Thomas. 2002. Der Zauberberg. Kommentar von Michael Neumann. GKFA 5.2. Frankfurt a.M.:
Fischer.

Martinez, Matias und Michael Scheffel. 2003. Einfiihrung in die Erzihltheorie. 5. Aufl. Miinchen:
Beck.

Marx, Friedhelm. 2002. »Ich aber sage Thnen...« Christusfigurationen im Werk Thomas Mann.
Thomas-Mann-Studien 25. Frankfurt am Main: Klostermann.

Max, Katrin. 2014. Herauf zu den Heruntergekommenen. Hans Castorps Zauberberg-Reise als
Hollenfahrt. In: Unterwelten: Modelle und Transformationen, hg. von Joachim Hamm und J6rg
Robert, 227-246. K6nigshausen und Neumann: Wiirzburg.

Max, Katrin. 2015. Der Zauberberg. In: Thomas Mann Handbuch: Leben - Werk - Wirkung, hg. von
Andreas Blédorn und Friedhelm Marx, 32-42. Stuttgart: Metzler.

Mayer, Hans. 1950. Thomas Mann. Werk und Entwicklung. Berlin: Volk und Welt.

Mehring, Reinhard. 2003. Das »Problem der Humanitdt«. Thomas Manns politische Philosophie.
Paderborn: Mentis.

Nilges, Yvonne. 2015. Thomas Mann und die Religion. In: Religion und Literatur im 20. und 21.
Jahrhundert. Motive, Sprechweisen, Medien, hg. von Tim Ldrke und Robert Walter-Jochum, 51-74.
Gottingen: V&R unipress.

Schipper, Bernd U. 2009. Literarisierung von Religion - fiktionale Literatur und Apokalyptik. In:
Europdische Religionsgeschichte. Ein mehrfacher Pluralismus. Bd. 2. hg. von Hans G. Kippenberg u.a.,
811-838. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Schlesier, Renate. 2003. Was ist Interpretation in den Kulturwissenschaften? In: Kite Hamburger.
Zur Aktualitdt einer Klassikerin, hg. von Johanna Bossinade und Angelika Schaser, 29-49. Querelles
8. Gottingen: Wallstein.

Schwébel, Christoph. 2008. Die Religion des Zauberers: Theologisches in den grofen Romanen Thomas
Manns. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Sommer, Andreas Urs. 1994. »Der Bankrott >protestantischer Ethik«: Thomas Manns
Buddenbrooks. Prolegomena zu einer religionsphilosophischen Romaninterpretation.« Wirkendes
Wort 44 (1): 88-110.

Sprecher, Thomas, Hrsg. 2012. Zwischen Himmel und Hélle: Thomas Mann und die Religion. Die
Davoser Literaturtage 2010. Thomas-Mann-Studien 44. Frankfurt a.M.: Klostermann.

Steinbach, Ernst. 1953. »Gottes armer Mensch: Die religidse Frage im dichterischen Werk von
Thomas Mann.« Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 50 (2): 207-242.

Stromberg, Eberhard. 2015. Thomas Mann: Mythos und Religion in seinem Leben und Werk. Wiirzburg:
Kénigshausen & Neumann.

Weber, Max. 1992. Wissenschaft als Beruf 1917/1919, Politik als Beruf 1919. Hrsg. von Wolfgang J.
Mommsen und Wolfgang Schluchter. Max-Weber-Gesamtausgabe 1/17. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Ziolkowski, Eric J. 1998. »History of Religions and the Study of Religion and Literature: Grounds
for Alliance.« Literature & Theology 12 (3): 305-325.

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020



Die »Sympathie mit dem Tode«

NOTES

1. GW [Band rémisch, Seite] Thomas Mann. 1990 [1974]. Gesammelte Werke in dreizehn Bianden.
Frankfurt a.M.: Fischer.

2. GKFA [Band.Teilband, Seite] Thomas Mann. 2002ff. GroRe kommentierte Frankfurter Ausgabe.
Werke - Briefe - Tagebiicher. Frankfurt a.M.: Fischer.

3. Weitere Zitate aus dem Roman werden lediglich mit der Seitenzahl zitiert.

4. »Der Mensch ist nichts als das Organ, durch das Gott seine Hochzeit mit dem erweckten und
berauschten Leben vollzieht. Versagt er im Gefiihl, so bricht Gottesschande herein, es ist die
Niederlage von Gottes Manneskraft, eine kosmische Katastrophe, ein unausdenkbares Entsetzen
[...]«, so Peeperkorn (913).

5. »Es kommt im ganzen Roman, in dem so unendlich vieles vorkommt, kein christlicher
Gottesdienst vor. Unter den vielen Bildungsexperimenten, die Hans Castorp macht, ist kein
Kirchbesuch. Nicht einmal von Naphta, der doch Jesuit ist, hért man, dass er je in eine Messe
gegangen sei« (Kurzke 2012, 55).

6. Mann sieht in Nietzsche, den »Lehrer der Uberwindung all dessen in uns, was dem Leben und
der Zukunft entgegensteht, das heilt des Romantischen. Denn das Romantische ist das Lied des
Heimwehs nach dem Vergangenen, das Zauberlied des Todes, und das Phinomen Richard
Wagner, das Nietzsche so unendlich geliebt hat und das sein regierender Geist iiberwinden
musste, war kein anderes als das paradoxe und ewig interessante Phinomen welterobernder
Todestrunkenheit« (GW X, 182).

7. »[Z]u widerspriichlich sind die Deutungen von Manns Verhiltnis zur Theologie, als dass man,
auch nach >heifem Bemiihng, eindeutige und klare Untersuchungsergebnisse erzielen kdnnte«
(Schwdbel 2008, 252—253).

8. Der Essay Einheit des Menschengeistes verfolgt eine Typologie antiker religioser Motive: »Noch
einmal, die Religion ist wenig erfinderisch. Ihr Motivkreis ist eng und geschlossen, und immer
kehrt alles nur wieder, was schon im Anfang war« (GW X, 751).

9. »Gottesvorstellungen und Konfessionsfragen interessieren Thomas Mann nicht, jedenfalls
nicht an sich« (Koopmann 2012, 44).

10. Den Bezug zu Goethes Weltgeist-Idee stellt Helmut Koopmann her (vgl. Koopmann 2012, 41—
42).

11. »Der Korper, die Liebe, der Tod, diese drei sind nur eins« (519, an der Stelle auf Franzésisch.
Zitiert ist hier die Ubersetzung: 1096).

12. Zum religiés-mythischen Hintergrund Peeperkorns iiberblicksweise Marx 2002, 98-102.

ABSTRACTS

Unter der Pridmisse einer Verflechtung von Religions- und Literaturgeschichte wird im
vorliegenden Artikel der Zauberberg - Thomas Manns groRes Projekt seiner mittleren Jahre -
selbst als Teil der Religionsgeschichte (der Moderne) gelesen. Gerahmt durch eine Anbindung an
das Feld von Religion und Literatur ist das Ziel, eine Offnung der Deutungsméglichkeiten von
Literatur als Quelle mit religionshistorischem Potential aufzuzeigen. Der Zauberberg bietet sich
an, weil er einerseits in einer religios hoch produktiven - wie ambigen - Epoche der Moderne
entstand und andererseits als Zeitroman seine Zeitgenossenschaft selbst in den Blick nimmt und
reflektiert. Der Zauberberg als ein Beispiel fiktionaler Literatur soll hier als

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020

17



Die »Sympathie mit dem Tode«

religionswissenschaftlicher Gegenstand in den Blick riicken und neue religionsgeschichtliche

Perspektiven anbieten.

Following a conceptual intertwining of the history of religions and the history of literature, the
Magic Mountain - Thomas Mann’s major project during much of the middle of his life - here will
be read as a part of the (modern) history of religions. Linked to the field of the study of literature
and religion, the aim is to expand the possibilities of interpreting literature as a historical source
with religio-historical value. Being written at a religiously highly productive - and ambiguous -
moment of modernity and being highly self-reflective upon its own standing among its
contemporaneity, the Magic Mountain is particularly apt to this proposition. As an example of
fictional literature, it becomes a subject of research within the study of religion and thus opens

historical perspectives.

INDEX

Keywords: Religionsgeschichte; Literatur; Entzauberung; Moderne; um 1900

AUTHOR

FELIX JUETERBOCK

Felix Jueterbock wurde 1995 in Leipzig geboren und hat 2019 ebenda seinen Bachelor der
Religionswissenschaft abgeschlossen. Zudem studiert er Germanistik; zurzeit als Erasmus-
Student in Cambrige, UK. Seine Interessen umfassen die Schnittstellen von Literatur, Religion
und Sprache in der Moderne (und ihren Theorien), sowie die Religionsgeschichte(n) Europas und
Russlands.

Kontakt: felixjueterbock@gmail.com

Zeitschrift firr junge Religionswissenschaft, 15| 2020

18



	Die »Sympathie mit dem Tode«
	Der Zauberberg – Erzählen zwischen den Ebenen
	Religion und Literatur I – Religion und Literatur
	Der Zauberberg als Zeitroman
	Schwellenzeit: Bewusstsein des Totalitätsverlusts
	Menschheitsdämmerung: Thomas Mann und die Religion
	Geistkrise: Demokratie und Reaktion

	›Schnee‹: ein Sinnangebot?
	Religion und Literatur II – Der Zauberberg als Teil der Religionsgeschichte?
	Ausblick: Totenbeschwörung


