
 

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft 
15 | 2020
Jahresausgabe 2020

Die »Sympathie mit dem Tode«
Thomas Manns Zauberberg zwischen Religion und Literatur

Felix Jueterbock

Electronic version
URL: http://journals.openedition.org/zjr/1281
DOI: 10.4000/zjr.1281
ISSN: 1862-5886

Publisher
Deutsche Vereinigung für Religionswissenschaft
 

Electronic reference
Felix Jueterbock, „Die »Sympathie mit dem Tode«“, Zeitschrift für junge Religionswissenschaft [Online],
15 | 2020, Online erschienen am: 17 Juni 2020, abgerufen am 26 Januar 2021. URL: http://
journals.openedition.org/zjr/1281 ; DOI: https://doi.org/10.4000/zjr.1281 

This text was automatically generated on 26 janvier 2021.

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine
Bearbeitung 3.0 Deutschland Lizenz.

http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org/zjr/1281
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/


Die »Sympathie mit dem Tode«
Thomas Manns Zauberberg zwischen Religion und Literatur

Felix Jueterbock

1 »Was aber ist das Religiöse? Der Gedanke an den Tod.« (Thomas Mann, GW1 XI, 423)

2 Der Zauberberg ist zunächst als literaturwissenschaftlicher Forschungsgegenstand (zur

Übersicht vgl. Max 2015) von Interesse: 1924 in zwei Teilen erschienen, ist er der große

Roman im mittleren Lebensalter Thomas Manns (1875-1955). Ihn möchte ich über seine

Deutung als Zeitroman und mit Hinblick auf das Thema der ›Sympathie mit dem Tode‹

religionswissenschaftlich fruchtbar machen.

3 Anknüpfend  an  Diskurse  um  Religion  und  Literatur  soll  eine  Sichtweise  versucht

werden,  die  den  Roman  als  religionshistorische  Quelle  nutzt  und  dabei  auf  drei

Perspektiven aufbaut: den Kontext der Zeitgenossenschaft, den Kontext des Weltbildes

des Autors und der Struktur des Textes selbst. Wie bei jeder Quelle haben wir es hier

immer  schon  mit  einer bestimmten  Interpretation  von  Welt  und,  semiotisch

gesprochen, von bereits existenten Texten zu tun. Daher sind Kontext und Text nicht

unabhängig voneinander zu betrachten.

4 Die entworfene Interpretation ist also keine werkimmanente, sondern versteht sich als

Beitrag zum Verständnis der Rezeption und literarischen Transformation von Religion

in der Moderne. Dies soll abschließend wieder an die Frage nach Religion und Literatur

und deren Operationalisierung in der Religionswissenschaft zurückgebunden werden.

5 Vor diesem Hintergrund ergibt sich die Frage danach, wie sehr und in welcher Weise

Thomas Mann im Zauberberg ein Interpretationsmodell  zeitgeschichtlicher religiöser

Fragen anbietet. 

 

Der Zauberberg – Erzählen zwischen den Ebenen

6 Der Zauberberg ist ein Werk gewaltigen Ausmaßes – sowohl was den Umfang des Stoffs

und die Entstehungszeit betrifft als auch in der überbordenden Fülle an Zitaten und

Intertexten, in seinem Erfindungsreichtum und seiner erzählerischen Finesse. Als ein

Beispiel  von  sowohl  ungebrochener  Popularität  als  auch  andauernden

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

1



wissenschaftlichen Interesses ist er schwer zu kategorisieren: Handelt es sich um einen

Zeitroman, um einen Bildungsroman, oder um eine ironische Umkehr desselben (zu

den verschiedenen Forschungsperspektiven vgl.  Langer 2009,  360—374)? Abseits  der

Gattungsproblematik lässt sich von einem realistischen Roman sprechen. Ort und Zeit

der Handlung etwa sind problemlos zu bestimmen: Davos, Schweiz, 1907 bis 1914. Er

gehe aber, so Thomas Mann,

»beständig  über  das  Realistische  hinaus,  indem  er  es  symbolisch  steigert  und

transparent macht für das Geistige und Ideelle.  Schon in der Behandlung seiner

Figuren tut er das, die alle mehr sind, als sie scheinen: sie sind lauter Exponenten,

Repräsentanten und Sendboten geistiger Bezirke, Prinzipien und Welten« (GW XI,

612).

7 Was  das  Geschehen  betrifft,  handelt  der  Roman  von  Hans  Castorp,  einem  jungen

Ingenieur  aus  Hamburg,  der  den  ärztlichen  Rat  bekommt,  sich  vor  Antritt  seiner

Ausbildung in den Bergen zu erholen. Castorp nutzt die Gelegenheit, für drei Wochen

zu  seinem  Cousin  Joachim  Ziemßen  zu  fahren,  der  in  Davos  in  der  Schweiz  seine

Tuberkulose  kuriert  –  bei  frischer  Luft,  ständigem  Fiebermessen  und  reichhaltigen

Mahlzeiten im Internationalen Sanatorium Berghof. Dort trifft Castorp auf die Russin

Clawdia Chauchat, in die er sich verliebt. Dies plausibilisiert die – äußerlich durch eine

leichte  Tuberkulose  motivierte  –  Verlängerung  seines  Aufenthaltes;  sieben  Jahre

werden es sein. Er trifft den Humanisten und Freimaurer Lodovico Settembrini,  der

Castorp in humanistischer Gesinnung zu erziehen sucht. Er gewinnt Gefallen an immer

neuen  Experimenten  mit  seinen  Lebensentwürfen,  begibt  sich  in  medizinisch-

biologische  Forschungen,  karitativ-seelsorgerische  Unternehmungen  und  schläft

schließlich mit Frau Chauchat in jener Nacht, bevor sie das Sanatorium verlässt. Im

zweiten  Teil  tritt  »noch  jemand«  (GKFA2 5.1,  556) 3 auf  den  Plan:  der  zur  römisch-

katholischen Kirche konvertierte galizische Jude Leo Naphta, der Jesuitenkandidat ist

und  als  Verteidiger  der  Inquisition  und  von  heiliger  Gewalt  (mit  stark

kommunistischen Zügen) zur Antithese von Settembrini wird. Castorp gewinnt in den

Streitigkeiten der beiden um Geist, Natur und Mensch zunehmend Abstand von den

beiden.  Schließlich  kommt  Frau  Chauchat  zurück,  mit  einem  alten,  kranken

Niederländer:  Mynheer  Peeperkorn.  Der  trinkt  viel,  gibt  sich  als  »Hochzeitsorgan

Gottes«4 und  begeht  Suizid,  nachdem  er  von  dem  Verhältnis  Castorps  mit  seiner

Begleiterin erfährt – welche daraufhin das Sanatorium verlässt. Zwischen Naphta und

Settembrini  führt  der  intellektuelle  Streit  zum  Duell,  bei  dem  Naphta  sich  selbst

erschießt.  Wenig  später  erkrankt  Settembrini  heftig  und  bleibt  ans  Bett  gefesselt.

Joachim, der Cousin, ist da bereits tot und trotzdem bleibt Hans Castorp, mehr oder

weniger gesund, auf dem Berghof, bis ein »Donnerschlag« (1070) die Ärzte zwingt, das

Sanatorium aufzulösen: Der Erste Weltkrieg hat begonnen, Castorp wird eingezogen

und der Erzähler macht uns keine Hoffnungen, dass er überleben wird.

8 Diese Skizze lässt die Frage nach der Religion offen. Christliche Frömmigkeit, wie man

sie  in  der  bürgerlichen  europäischen  Gesellschaft  erwarten  könnte,  wird  nicht

thematisiert.5 Die Diskussionen zwischen Settembrini und Naphta, in einer Kaskade von

lediglich  der  Handlungsorganisation  des  Autors  verpflichteten  Argumenten,

erschließen Hans Castorp lediglich weitere Wissensgebiete.

9 Eine  religionswissenschaftliche  Analyse  legt  die  oberflächliche  Lektüre  des  Romans

zunächst  nicht  nahe.  Den  Verdacht,  dass  Religion  eine  bedeutende  Rolle  spielt,

induziert jedoch Thomas Mann selbst in einem Fragment über das Religiöse genannten

Schriftstück von 1931: Er sei nicht weit entfernt davon, den Zauberberg einen religiösen

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

2



Roman  zu  nennen,  weil  in  seinem  Zentrum  das  »humane  Problem,  das  Rätsel  des

Menschen« stehe (GW XI, 425).

10 Hier  ist  die  Unterscheidung  zwischen  Handlung  und  Darstellung  angebracht

(entsprechend histoire und discours in der Literaturtheorie, vgl. Martinez/Scheffel 2003,

22—24).  Auf  der  Handlungsebene  ist  Religion  kaum  repräsentiert.  Die

Darstellungsebene des Zauberbergs jedoch ist von religiösen Topoi geradezu durchsetzt.

11 Das Sanatorium lässt sich etwa als klassische ›Gegenwelt‹ lesen, die Berghofgesellschaft

als  Dislokation  einer  metonymisch  repräsentierten  europäischen  Gesellschaft.  Das

mythisch gesteigerte Davos wird entgegen und im Spiel mit seiner realen Präsenz zur

Umkehrung und Umpolung des ›Flachlandes‹, der positiven Welt. Gleich zu Beginn wird

der Aufstieg Castorps in die Berge als Höllenfahrt visualisiert (Max 2014). Settembrini

vergleicht  so  bei  seinem ersten  Auftritt  die  Ärzte  Behrens  und Krokowski  mit  den

Totenrichtern Rhadamanth und Minos und fährt mit der Frage an Castorp fort: »Sie

hospitieren hier nur, wie Odysseus im Schattenreich?« (90) Nicht nur auf die Odyssee

wird fortlaufend angespielt, sondern auch Orpheus, der für die Liebe in die Unterwelt

steigt, Vergil, der Dante durch die Kreise der Hölle führt oder Pollux, der Castor im

Hades besucht, bilden einen mythischen Hintergrund der Handlung. Rückgrat ist auch

der  Venusberg-/Hörselberg-/Tannhäuser-Mythos:  Der  Held  gerät  in  die  Fänge  von

Venus  und  führt  sieben  Jahre  lang  ein  sündenvolles  Leben.  Ebenfalls  häufen  sich

Vergleiche  mit  dem  Klosterleben  –  der  Speisesaal  heißt  Refektorium,  die  täglich

mehrmalige  Liegekur  (überwacht  von  einer  Oberin)  und  der  geregelte  Tagesablauf

wirken streng rituell. Nicht zuletzt sorgt die Überpräsenz von Krankheit und Tod für

die Omnivalenz letzter Fragen – ganz im Gegensatz zum zur Schau getragenen Schein,

der  Überblendung  der  Morbidität  durch  übermäßige  Mahlzeiten,  Geselligkeit  und

Sonntagsmusik.  Den  Alltag  der  Erschlaffung  lenkt  die  Krankheit.  Omnipräsenz  der

Krankheit  bedeutet  auch  Omnipräsenz  des  Todes  und  diese,  in  der  Terminologie

Manns, auch Omnipräsenz des Religiösen.

12 Die Figuren selbst betonen immer wieder die veränderte Erfahrung von Raum und Zeit

›hier oben‹. Verändert ist die Raumwahrnehmung: Oben und Unten (Himmel und Hölle)

werden austauschbar, die Vertikale als Dimension der Kontingenz (vgl. Kurzke 2012,

46f.) gewinnt an Präsenz und die Jahreszeiten, scheinbar keiner Regel folgend, treffen

willkürlich ein. Verändert ist die Wahrnehmung der Zeit:  als ständig sich raffendes,

dehnendes,  nie  beständiges  Konstrukt,  das  den Verstand hintergeht  und sich völlig

unzuverlässig zeigt; als ständige Wiederholung desselben ritualisierten Tagesablaufes

auch, als stehendes Jetzt – in Schopenhauerscher Terminologie das nunc stans. Dieses

nunc stans sei aber die Verherrlichung von Tod und Passivität (vgl. GW X, 383). Dieses

Erzählen der Zeit  ist  auf formaler Ebene kongenial  umgesetzt,  indem die Erzählzeit

gegenüber  der  erzählten  Zeit  immer  weiter  schrumpft,  indem  Retardierungen  und

Dehnungen ein Gefühl von Zeitlosigkeit und gezielter Desorientierung erzeugen, das

die Leser dem mythisch-zeitlosen Zustand der Figuren annähert.

13 Dieses Erzählen »im Grenzbereich zweier Wirklichkeiten« (Kristiansen 2001, 833), das

Hans Mayer 1950 mit dem von Nietzsche auf Wagners Opern angewendeten Begriff der

»doppelten  Optik«  beschreibt  (Mayer  1950,  117,  s.u.),  ist  um  die  Struktur  des

»Mythisch-Typischen«  (Dierks  2001,  301)  angeordnet.  Das  Mythische  ist  das  Alte,

Beständige,  Unveränderliche  –  das  Typische  die  Psychologisierung  zeitgemäßer

Figuren. Die Originalität der Figur findet Rückhalt in typologischen Mustern, die ihnen

mythische  Vorgänger  zusprechen  (vgl.  Kurzke  2012,  50f.).  »Doppelt«  ist  die  Optik

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

3



deshalb,  weil  sie  zwei  Möglichkeiten  der  Rezeption  eröffnet:  eine  unbefangen

handlungsorientierte und eine anspruchsvolle, die jene Intertextualität zu reflektieren

weiß.

 

Religion und Literatur I – Religion und Literatur

14 Motivgeschichtliche  Forschungen  zu  Religion  und  (schöner)  Literatur  zeigen  eine

methodisch und inhaltlich germanistische Dominanz (vgl.  Braungart u.a. 1997, 1998,

2000;  Lörke  &  Walter-Jochum  2015;  Faber  &  Renger  2017).  Sich  von  der

literaturwissenschaftlichen Tradition abzugrenzen, kann aber in mehrfacher Hinsicht

nützlich sein. Häufig wird Religion als die Literatur Modifizierendes absolut gesetzt;

auch  wird  eine  Konzentration  auf  Motivik  und  Topoi  der  Bandbreite  religiös-

literarischer Verflechtungen nicht gerecht.

15 Alexandra Grieser spricht von einer Tradition der Literaturwissenschaft, die mit der

Theologie die Prämisse eines gemeinsamen Ursprungs von Literatur und Religion in der

(transzendenten)  Erfahrung  teile  (mit  Bezug  auf  die  hermeneutisch-ästhetische

Denkerkette Schleiermacher, Dilthey, Otto). Nach Art und Vorbild der ›Kunstreligion‹

eines Klopstock, Schlegel oder Wagner suche sie das Gemeinsame, Verbindende in den

beiden  als  Ausdrucksformen  eines  Ursprungs,  wobei  Literatur  als

›Säkularisationsprodukt‹ gleichzeitig die Funktion eines neuen Sakraments zukomme.

An diesem Anspruch gemessen muss die Literatur zwangsläufig als Quasi-, Pseudo- oder

Ersatzreligion erscheinen. Der gemeinsame Ursprung und die religiöse Funktion der

Literatur aber sind wissenschaftshistorisch theologische Prämissen (vgl.  Grieser, 2006,

160—162). 

16 Eine  religionswissenschaftliche  Beschäftigung  mit  dieser  Beziehung  kann  nur  eine

reflexive sein, die Texte nicht entweder als Substitute für oder mimetisches Als-ob von

Religion,  sondern  »als  handlungsbegleitende  Medien  einer  Normfindung  und

Gegenwartanalyse  einer  Gesellschaft  bzw.  von  Autoren  oder  bestimmten  Gruppen«

(Koch  2007,  174)  versteht.  Fragen,  die  dabei  eine  Rolle  spielen,  wären  etwa:  Sind

religiöse Symbole aus literarischen Kontexten weiterhin aktive Symbole oder haben sie

ihre Bedeutung geändert (vgl. Koch 2007, 155)? Lassen sich literarische und religiöse

Texte  substanziell  voneinander  unterscheiden,  etwa  anhand  des  Merkmals  der

Fiktionalität  (vgl.  Schipper  2009,  813)?  Eine  Möglichkeit,  dem  literarischen  Objekt

religionswissenschaftlich reflektiert beizukommen, besteht in der Aktualisierung des

Werkes  als  (religions-)historische  Quelle.  Berührungspunkte  zwischen

Religionsgeschichte und der Forschung zu Literatur und Religion sind bereits früher

festgestellt  worden,  wenn  auch  unter  vornehmlich  phänomenologischen

Gesichtspunkten (vgl. Ziolkowski 1998).

17 Doch  dabei  ist  methodische  Vorsicht  geboten.  Nicht  nur  ist  die  Frage  nach

Intentionalität  oder  Wesen  des  Werkes  im  Rahmen  einer  ambiguitätsindifferenten

Deutung zu vermeiden,  es  droht  auch die  Falle,  die  literarische Verarbeitung einer

historischen Situation als Beweis für oder gegen die Wirklichkeit des Geschilderten zu

nehmen.  Stattdessen  ist  der  Text  selbst  schon  als  Interpretation  zu  begreifen,  der

bestimmte hermeneutische Muster der eigenen Gegenwart aufnimmt und bearbeitet

(vgl. Schlesier 2003, 45f.).

18 Was  Forschern  bleibt,  ist  eine  konsequente  Arbeit  am  Text,  den  Texten  im  Text

(Intratexte) und den Texten außerhalb des Textes (Intertexte). Es geht aber auch um

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

4



Religionsgeschichte  –jedoch  als  in  der  Literatur  appräsentierte.  Das  Verhältnis

zwischen Literatur und Religion ist keines der Repräsentation, sondern eher eines der

Mitvergegenwärtigung und Interpretation. Literatur ist kein Spiegel von Religion; die

Ausprägungen ihrer Beziehung erschöpfen sich nicht in Affirmation und Kritik (vgl.

Grieser 2007, 158), sondern behalten – zumindest seit dem 18. Jahrhundert (vgl. Gruber

1995, 161f.) – die Option auf Umdeutung und Umfunktionalisierung.

19 Dafür ist es notwendig, die spezifische Sprecherposition der Quelle – des Zauberbergs –

zu begreifen: »Der Interpret findet in dem von ihm interpretierten Text bereits eine

Interpretation und einen Interpreten vor« (Schlesier 2003, 38). SchriftstellerInnen sind

sogar  Meister  der  Interpretation,  indem  sie  beständig  Texte  aus  einem  »geronnen

Traditionsbestand« (ebd., 39) reinterpretieren. Es mag also wenig verwundern, wenn

dabei auch Texte aus religiösen Traditionen in Betracht kommen. Denn belletristische

Literatur prägt die Religionsgeschichte mit und ist vielleicht sogar ein primärer Träger

religiöser Narrative in der Moderne.

20 Pointiert formuliert ist das Ziel dieses Aufsatzes also die Präsentation der Möglichkeit

einer Religionsgeschichte des Zauberbergs unter der leitenden Kategorie der ›Sympathie

mit dem Tode‹.

 

Der Zauberberg als Zeitroman 

21 Thomas  Mann  schrieb,  der  Roman  wolle  »das  innere  Bild  einer  Epoche,  der

europäischen  Vorkriegszeit«  (GW XI,  611),  also  der  Zeit  vor  dem Ersten  Weltkrieg,

entwerfen. Von Beginn an werden implizit Bezüge zu dieser Epoche hergestellt: »Der

Mensch lebt nicht nur sein persönliches Leben als Einzelwesen, sondern, bewusst oder

unbewusst, auch das seiner Epoche und Zeitgenossenschaft« (53).  Der Erzähler fragt

nach der Wirkung des Umstands, dass »die Zeit selbst [...] der bewusst oder unbewusst

gestellten,  aber  doch  irgendwie  gestellten  Frage  nach  einem  letzten,  mehr  als

persönlichen, unbedingten Sinn aller Anstrengung und Tätigkeit ein hohles Schweigen

entgegensetzt« (53) und spricht von einem Leben, »ohne dass die Zeit auf die Frage

›Wozu?‹  eine  befriedigende  Antwort  wüsste«  (54).  Im Klartext:  Die  Zeit  kann keine

Antwort  auf  die  Sinnfrage  bieten  –  dies  wiederum  führt  zu  einer  Lähmung  aller

Entscheidungs- und Handlungsfähigkeit. Die ironisch überspitzte Schlussfolgerung im

Sanatorium lässt sich folgendermaßen an: Hier hat niemand sein Leben im Griff, die

Gesellschaft  als  Ganzes  treibt  ohne  Bewusstsein  der  Zeit  in  völliger

Handlungsunfähigkeit,  in ihrer religiösen Vergottung der Passivität.  Das ändert sich

erst, zwangsweise, mit dem Kriegsausbruch.

22 Der  Theologe  Christoph  Schwöbel  hat  Hans  Castorps  Versuche  mit  seinen

Lebensentwürfen –medizinisch-physiologische Forschungen, karitative Betätigung bei

Sterbenden, die Unterhaltungen mit Settembrini und Naphta – als Orientierungssuche

nach Wertmaßstäben beschrieben (vgl. Schwöbel 2008). Weitergedacht bedeutet dies,

dass Castorp nach einem Grund zur Handlungsmotivation sucht, nach einem Sinn.

»[W]ir  äußern die Mutmaßung,  dass Hans Castorp die für seinen Aufenthalt  bei

Denen hier oben ursprünglich angesetzte Frist [drei Wochen] nicht einmal bis zu

dem  gegenwärtig  erreichten  Punkt  überschritten  hätte,  wenn  seiner  schlichten

Seele  aus  den  Tiefen  der  Zeit  über  Sinn  und  Zweck  des  Lebensdienstes  eine

irgendwie befriedigende Auskunft zuteil geworden wäre« (349).

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

5



23 Hätte  ihm  im  ›Tiefland‹,  also  in  der  positiven  Welt,  ein  Lebenssinn,  besser:  eine

Handlungsmotivation, in Aussicht gestanden, dann hätte dieser ›Zauberberg‹ gar keine

Anziehungskraft für Hans Castorp, und die ›Sympathie mit dem Tode‹ keine Macht über

ihn gewonnen.  Es  ist  die  Sinnleere  des  Vorkriegseuropas,  die  Hans  Castorp auf  die

Suche nach einem locus amoenus gehen und ihn ausgerechnet in der Todesverfallenheit

eines Sanatoriums für Tuberkulosepatienten finden lässt (vgl. Kowalik 1974, 43f.).

 

Schwellenzeit: Bewusstsein des Totalitätsverlusts

24 Die  Zeit  um 1900  war  von  dem Bewusstsein  einer  umfassenden  Krise  –  literarisch,

religiös,  epistemologisch – und einem Drang nach Sinnkonstruktion geprägt.  Starke

Ideologien  des  19.  Jahrhunderts  wie  Darwinismus  und  Marxismus  traten  in  ihrem

konsequentesten Gepräge als  Überwindung der  kirchlich organisierten Religion auf.

Eine ganze Generation von Intellektuellen wurde in kaum zu überschätzendem Ausmaß

von dem Denken Friedrich Nietzsches geprägt – vom ›Tode Gottes‹ und der ›ewigen

Wiederkehr‹ nicht zuletzt, aber auch von der Übernahme einiger zentraler Kategorien

und Normen in Sprache und Denken: das ›Dionysische‹, die Ironie und die Entstehung

des Kunstwerks aus dem Bewusstsein des verlorenen Mythos (vgl.  Ewen 2017, 158—

167). Neben Nietzsche waren für Thomas Mann die zentralen Einflüsse Richard Wagner

und Arthur Schopenhauer.  Nietzsches Idee der ›Selbstüberwindung‹,  seine Kritik an

Wagner,  aber  auch  dessen  Prinzip  der  ›doppelten  Optik‹  und  der  Leitmotivtechnik

spielen  ebenso  wie  Schopenhauers  Willensmetaphysik  und  Zeitphilosophie  für  den

Zauberberg eine Rolle.

25 Als  zeithistorische  Figur  steht  hinter  der  ›Sympathie  mit  dem  Tode‹  –  ein  Begriff

Manns, der in die Zeit des Tod von Venedig bis zum Zauberberg gehört (vgl. Kurzke 1997,

181) – der unscharfe Romantikbegriff Thomas Manns. »›Sympathie mit dem Tode‹ – ein

Wort der Tugend und des Fortschritts ist das nicht. Ist es nicht vielmehr, wie ich sagte,

Formel  und  Grundbestimmung  aller  Romantik?«  (GW  XII,  424),  schreibt  er  in  den

Betrachtungen  eines  Unpolitischen,  die  sehr  politisch  unter  anderem  gegen jene

weltanschauliche  Romantik  –  oder  Dekadenz,  um  einen  für  Mann  ganz  ähnlichen

Begriff zu nennen – gerichtet waren. Hier ist kein Epochenbegriff in Anschlag gebracht;

über  die  literarisch-philosophische  Romantik  hatte  Mann  anscheinend  gar  keine

besonderen Kenntnisse (vgl. Löwe 2015, 271). Referenz ist die Musik Richard Wagners,

den Mann erst verehrte und später – nach dem Vorbild Nietzsches – »überwand«.6 Die

Wagnersche Romantik ist für Mann aber auch urdeutsch, womit die ›Sympathie mit

dem Tode‹ nationale Züge bekommt. Typisch deutsch ist für Thomas Mann auch die

Mittelmäßigkeit – nicht umsonst ist Hans Castorp, ausgestattet mit dem unoriginellsten

aller  deutschen  Namen,  betontermaßen  ein  ›einfacher‹  Mensch,  wie  es  bereits  im

›Vorsatz‹ heißt.

26 In das Orientierungsloch der Jahrhundertwende schoben sich neuartige Sinnangebote:

Spiritismus,  Esoterik,  Lebensphilosophie  und  aktualisierte  christliche

Frömmigkeitsformen boomten. Die Großstadt schob sich ins Interesse der Zeit, als Geist

des Kosmopolitismus ebenso wie als Ort der Arbeit und Erschöpfung. So traten nicht

nur naturverbundene Heil(s)angebote wie die Kommune am Monte Verità auf, die mit

Kneipp-Kuren und Lichtbaden dem Städter die Energie zurückgeben wollten, sondern

es führte dies auf seiner Schattenseite auch zu einer Reihe von Modekrankheiten wie

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

6



der Erschöpfungsdiagnose Neurasthenie oder der romantisch überhöhten Tuberkulose,

die im Zauberberg eine so große Rolle spielt.

27 Georg Lukács machte das Bewusstsein einer Krisenzeit 1916 in seiner Theorie des Romans

zum Ausgangspunkt einer ästhetischen Betrachtung. 

»Der  Roman ist  die  Epopöe  eines  Zeitalters,  für  das  die  extensive  Totalität  des

Lebens nicht mehr sinnfällig gegeben ist, für das die Lebensimmanenz zum Problem

geworden  ist,  und  das  dennoch  die  Gesinnung  zur  Totalität  hat«  (zitiert  nach

Lämmert 1984, 118). 

28 Der Roman steht im Mittelpunkt der ästhetischen Theorien dieser Jahre, die immer

mehr  als  nur  Literatur  verhandeln.  1926  schrieb  Jakob  Wassermann  über die

»Entfabelung« des zeitgenössischen Romans, die ihm »ein besonderer Ausdruck [...] der

Epoche« zu sein schien (zitiert nach ebd., 142). Wassermann beobachtete die Tendenz

der Armut des Geschehens, der intellektuellen Zerfaserung der Handlung nicht nur im

Roman,  sondern  auch  im  Leben:  »all  dies  Ernüchternde,  Schleierlose,  Betriebsame,

Zielstrebige,  Anarchische  ist  Entfabelung«  (ebd.,  143).  Damit  reformuliert  er  den

Zusammenhang  von  Werthaltigkeit  und  Gesellschaft,  den  Max  Weber  1917  als

Epochencharakteristikum beobachtete: 

»Es  ist  das  Schicksal  unserer  Zeit,  mit  der  ihr  eigenen  Rationalisierung  und

Intellektualisierung, vor allem: Entzauberung der Welt, daß gerade die letzten und

sublimsten Werte zurückgetreten sind aus der Öffentlichkeit« (Weber 1992, 109).

29 Was bei  Wassermann zurückgewiesen wird,  ist  in den poetologischen Texten Alfred

Döblins, Walter Benjamins oder Hermann Brochs um 1930 positiv gedeutet: Der Roman

sei die Form der Moderne, die einzige Form, in der Pluralität darstellbar werde.

30 Zeitgenössisch war  der  Inbegriff  der  Romantik  für  Mann ein aus  einem verkürzten

Nietzsche-Verständnis  erwachsener  politischer  Ästhetizismus.  Seine  Abrechnung  in

den Betrachtungen richtet sich hauptsächlich gegen den Expressionismus (zu diesem als

literatur- und religionsgeschichtlichen Hintergrund vgl. Hamilton & Renger 2017, 79—

83; 89—95). Im Zauberberg verknüpft er das Problem des politischen Ästhetizismus mit

seiner eigenen romantischen Position (vgl. Kowalik 1985, 31).

 

Menschheitsdämmerung: Thomas Mann und die Religion

31 Wer  sich  mit  Thomas  Mann  und  der  Religion  beschäftigt,  stößt  schnell  auf  das

Hindernis der Überfülle: Seine Behandlung religiöser Themen verdankt sich dutzenden,

im Werk sich überlagernden Quellen und Einflüssen, die je nach Schaffensperiode die

Handlung beherrschen (Jakob und seine Brüder) oder sie subtil begleiten (Buddenbrooks)

und schwer aufzulösen sind. Eine Theologie hat Thomas Mann nicht ausgearbeitet.7

32 Über  seinen  Kulturprotestantismus  hinaus  entwickelt  Thomas  Mann  aber  eine

lebenslange  Beschäftigung  mit  Mythen  und  Sagen,  die  sich  deutlich  im  Werk

niederschlägt. Dabei geht er davon aus, dass mythische Bilder ›immer schon da‹ waren,8

in  neuen  Verkleidungen  aber  verschiedene  Stadien  durchlaufen.  Das  gibt  ihm  die

Möglichkeit, diese Urbilder in seinem Sinne neu zu konnotieren und frei zu verwenden,

weil er der Ansicht ist, ihren inneren Kern nicht zu beschädigen. Die genaueste, sehr

dichte Beschreibung seiner eigenen Religiosität ist das Fragment über das Religiöse. Der

überraschendste, gerade für den Zauberberg zentrale Satz ist hier: »Was aber ist das

Religiöse?  Der  Gedanke  an  den  Tod«  (GW  XI,  423).  Das  Religiöse  ist  für  Mann  die

Veredlung  der  menschlichen  Vergänglichkeit  und  des  Todes.  Er  spricht  vom

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

7



»Gegensatz des Religiösen und des Ethischen, der Welt der Pflichten also« (GW XI, 424)

als persönlichstes geistiges Erlebnis. Religion und Welttätigkeit stehen sich gegenüber.

Wenn er vom Tod spricht, spricht er auch von der Religion und umgekehrt. Zentral ist

die  Stellung  des  Menschen:  Er  sei  immer  schon  Geist  und Natur  gewesen.  Daraus

resultiert die Seinsfrage:

»Die Stellung des Menschen im Kosmos, sein Anfang, seine Herkunft, sein Ziel, das

ist das große Geheimnis, und das religiöse Problem ist das humane Problem, die

Frage des Menschen nach sich selbst« (GW XI, 424).

33 Die  unhintergehbare  Vergänglichkeit  des  menschlichen  Daseins  fordere  also  zu

religiösen  Deutungsmustern  heraus,  die  wiederum  die  Stellung  des  Menschen  im

Kosmos mit einer Hoffnung auf Erlösung auflösen.

34 Es geht Thomas Mann nie um Gott; keine Gottesvorstellung oder Frage nach dem Was

des Glaubens finden sich bei ihm.9 Nur der Mensch interessiert ihn, der irgendwie von

einer Transzendenz, einem ›Weltgeist‹10 oder einem »Schöpfungsauftrag« abhängt und

gegen diese Abhängigkeit den Aktivitätsbefehl bekommt. Nach seiner Emigration in die

USA  ändert  sich  das  mit  der  Hinwendung  zu  den  Unitariern  in  Los  Angeles  nur

oberflächlich (vgl.  Detering 2012).  Im Zentrum seines  Interesses  bleibt  der  Mensch.

Werkgeschichtlich ist der Zauberberg das Scharnier innerhalb dieser Ansichten, wie sie

im  Fragment  über  das  Religiöse und  später  im  Lob  der  Vergänglichkeit von  1953  zum

Ausdruck kommen:

»In tiefster Seele hege ich die Vermutung, dass es bei jenem ‚Es werde‘, das aus dem

Nichts  den  Kosmos  hervorrief,  und  bei  der  Zeugung  des  Lebens  aus  dem

anorganischen Sein auf den Menschen abgesehen war und dass mit ihm ein großer

Versuch angestellt ist,  dessen Misslingen durch Menschenschuld dem Misslingen

der Schöpfung selbst, ihrer Widerlegen gleichkäme«. (GW X, 385).

35 Die »Idee des Menschen, die Konzeption einer zukünftigen, durch tiefstes Wissen um

Krankheit und Tod hindurchgegangenen Humanität« (GW XI, 617), deren Ahnung den

Zauberberg krönt, ist kein literaturtheoretisches Konzept Thomas Manns, sondern jene

Seite  seiner Religion,  die  er  nicht müde wurde,  in Essays zu betonen.  Religion,  wie

Werner  Frizen  in  Bezug  auf  das  Christentum  schreibt,  war  für  Mann  eher

»Personalallegorie«  denn  Glaubenswirklichkeit,  wiewohl  von  ungebrochener

existentieller  Schwere  (vgl.  Frizen  2001,  313f.).  Am  Ende  seines  Lebens  steht  eine

konsequente Haltung: Es gelte, über den Widersprüchen zu stehen und die ›Forderung

des Tages‹ zu erfüllen (vgl. Detering 2012, 129—142).

 

Geistkrise: Demokratie und Reaktion

36 Die  ›Sympathie  mit  dem Tode‹  betraf  Thomas  Mann  auch  biographisch:  Nach  dem

Krieg, der deutschen Revolution und der Münchner Räterepublik – Ereignisse, die das

Scheitern seiner konservativen Träume bedeuteten – war er in eine Depression geraten

und überwand in der Neuausrichtung seines Romanprojekts die Sympathie mit dem

Tode selbst (vgl. Stromberg 2015, 101—106).

37 Auf  der  Darstellungsebene  bildet  die  ›Sympathie  mit  dem  Tode‹,  die

Todesverbundenheit,  ein Netz aus Verweisen und wird leitmotivischer Widergänger

der Überpräsenz des Todes. Der wichtigste Punkt innerhalb dieses Netzes ist die Liebe11

– im Allgemeinen, und im Besonderen jene Hans Castorps zu Clawdia Chauchat. Wichtig

für das Werk Thomas Manns ist die Verbindung zwischen Tod und Kunst, im Zauberberg

hauptsächlich die Musik. Die Kopfhaltung Hans Castorps ist beim Musikgenuss dieselbe

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

8



wie vor dem Totenbett seines Vetters. Die Motive vergegenwärtigen im Moment ihres

Erscheinens die Anziehungskraft des Todes.

38 Aber  auch  eine  politisch  reaktionäre  Haltung,  todessüchtig  und  romantisch  –

repräsentiert durch Naphta – gehört in diesen Motivkreis. Der aufgeklärten Vernunft

Settembrinis  scheint hier der Vorzug gegeben.  Der Streit  zwischen Demokratie und

Reaktion  findet  exemplarisch  in  den  Wortwechseln  der  Streitenden  statt,  die  im

zweiten Teil beträchtlichen Raum einnehmen und in den Selbstmord Naphtas im Duell

enden.  Der  Zauberberg überholt  die  Betrachtungen darin,  dass  er  beiden Ideologien

Tyrannentum  vorwirft.  Leo  Naphta  spiegelte  für  Mann  die  Tendenzen  der

Konservativen  Revolution  im  Weimarer  Deutschland  ebenso  wie  die  überzeitliche

geistige Macht der (eben genuin religiösen) Todesverbundenheit wider. So verkörpert

er nicht nur ein in seinem Dualismus und seiner Mystik »mittelalterliches« Weltbild,

sondern  auch  ein  kommunistisches  und  verherrlicht  Gewalt  als  Mittel  göttlichen

Willens.  Für Mann war er  Typus »dieser sprengstoffhaften Mischung aus jüdischem

Intellektual-Radikalismus  und slawischer  Christusschwärmerei«  (zitiert  nach  Langer

2009,  386).  Sein  Widerpart  Lodovico  Settembrini  ist  Freimaurer,  träumt  von  der

Weltrepublik  und  steht  für  einen  blinden  Liberalismus  der  (west-)europäischen,

aufgeklärten Bürgerlichkeit.

39 Hier  tritt  ein  gängiger  Topos  auf,  den  Thomas  Mann  dichotomisch  anbietet:  Das

Religiöse  erscheint  der  Moderne,  der  Demokratie  und  der  Wissenschaft  gegenüber

mittelalterlich. Die überlegene Position der Aufklärung ist aber nur eine scheinbare. Ihr

gegenüber behält  die Mystik den Vorteil  der »Frömmigkeit  des Herzens« (Schwöbel

2008,  113),  also  der  Bescheidenheit  vor  dem  geistig  Höheren,  dem  (im  Roman

unbenannt gelassenen) ›Weltgeist‹ oder ›Kosmos‹. Naphta steht für das Zeitalter der

Magie und Religion, Settembrini für das säkulare Zeitalter – und doch hat Mann beide

Charaktere als Strömungen der Gegenwart gezeichnet. Die Aktualität Naphtas liegt in

dessen  kommunistischer,  reaktionärer  Haltung;  Settembrini  konterkariert  den

Fortschrittsoptimismus etwa eines Marinetti  und stellt  die ideologische Position der

»hysterischen Demokratie« (GW XII, 544) dar. Wo Settembrinis Reden Castorp »nach

Sonntagspredigt«  (93)  schmecken,  versetzt  ihn  Naphtas  rigoroses  Leugnen  der

Evolution und des heliozentrischen Weltbildes in Erstaunen. Und während Settembrini

sich  in  seinem  Vernunftoptimismus  in  Selbstwiderspruch  zu  seiner  eigenen,

todkranken Person begibt, ist Naphtas Reaktion eine Geisteshaltung ohne Zukunft – per

Suizid im Plot verankert.  So gegenwärtig beide gezeichnet sind, ist  ihnen auch eins

gemein: als Sinnoptionen für Hans Castorp sind sie beide hinfällig.

40 Mit  Mynheer  Peeperkorn  betritt  ein  echter  ›Charismatiker‹  die  Bühne,  der  völlig

problemlos die Autorität der beiden einholen kann, ohne ein einziges sinnvolles Wort

zu sagen.  Er  ist  die  Parodie  des  puren Lebens,  das  sich  zerfrisst,  die  Parodie  eines

expressionistischen Nietzsche-Verständnisses, das aber immer noch eindrucksvoller als

alle Worthascherei der beiden intellektuellen Antipoden ist.12 Die beiden stellen aber

Hans Castorp die »Frage des Menschen nach sich selbst« (GW XI, 424), d.h. in Manns

Worten die Frage nach dem Religiösen. Sie stellen sie aber in Form einer Alternative, in

Form  von  Dualismen  –  Fortschritt  oder  Regression,  wissenschaftliche  Kälte  oder

Frömmigkeit des Herzens. Diese Alternativen befriedigen Hans Castorp nicht.

 

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

9



›Schnee‹: ein Sinnangebot?

41 Wieder initiierte Thomas Mann seine Rezeption selbst,  als er im Fragment über das

Religiöse  einen  Satz  aus  dem  Kapitel  ›Schnee‹  den  »Ergebnissatz«  des  Romans

benannte.  In  seiner  Rede  an  die  Studierenden in  Princeton 1939  (Einführung  in  den

Zauberberg,  GW  XI,  602-617)  bekräftigte  er  die  herausgestellte  Position,  die  dieses

Kapitel für ihn einnehme. Dem sind zahllose ForscherInnen gefolgt. 

42 Hans  Castorp  geht  gegen  jeden  medizinischen  Rat  in  den  winterlichen  Bergen  Ski

laufen. Während seiner Abfahrten und Aufstiege kommt ein Schneesturm auf, in dem

er sich heillos verirrt. An einen Schuppen gelehnt, sinkt er vor Erschöpfung nieder,

schläft  ein  und  träumt.  Dieser  Moment  visionärer  Bildhaftigkeit  wird  als  eine  Art

alchemistische  Steigerung  dargestellt;  hervorgerufen  durch  Hans  Castorps  erhöhte

Körpertemperatur (und damit -aktivität) und den mitgenommenen Portwein.

43 In seinem erhitzten Wahntraum sieht er mehrere Bilder. Das letzte ist eine arkadische

Landschaft,  auf  der  sich  fröhlich  Menschen  tummeln  und  tanzen,  ein  Paradies  im

Urzustand. Castorp dreht sich um und sein Blick trifft eine antike Tempelanlage – alles

wird düster, schlägt um, und dort, im Herzen, im Heiligtum dieses Tempels, sieht er das

grausam entgegengesetzte Bild zur arkadischen Freundlichkeit: Zwei Hexen zerreißen

einen  Säugling  über  offenem  Feuer,  dabei  ihn  zu  verspeisen.  Entsetzt  fährt  Hans

Castorp  aus  seinem  trunkenen  Schlaf  auf,  nur  um  wieder  einzunicken  und  auf

abstrakter  Ebene  weiter  zu  träumen  und  zu  jener  entscheidenden  Erkenntnis  zu

gelangen:  Das  Blutmahl  im Zentrum des  Tempels,  der  Todesdienst,  und die  blumig

ungetrübte  Lebensfreude  Arkadiens  sind  untrennbar  miteinander  verbunden.  Die

Herrschaft  des  Lebens  und  der  Vernunft,  wie  sie  Settembrini  vertritt,  führt

unweigerlich in eine dunkle Kammer der Herrschaft des Todes und der Religion, wie sie

Naphta  vertritt.  Radikaler  Fortschrittsoptimismus  oder  blutige  Reaktion  –  diese

Alternative  ist  in  Wahrheit  ein  und  dasselbe  Bild.  Die  Positionen  dieser  beiden

Intellektuellen werden damit gleichermaßen schal für Hans Castorp. Und während er

seine emotionale Bindung an den Tod betont, stellt er klar, dass sie ihn nicht leiten

dürfe und kommt so zu dem Schluss: »Der Mensch soll um der Liebe und Güte willen dem

Tode keine Herrschaft über seine Gedanken einräumen« (748). Oder: »Die Erinnerung an das

Blutmahl, den Kult des Todes, bleibt bestehen, aber ihr darf keine Orientierungskraft

zugesprochen  werden«  (Schwöbel  2008,  113—114).  Dann  wacht  Castorp auf,  der

Schneesturm ist vorüber, er findet sich unweit des Sanatoriums und erscheint noch

pünktlich zum Abendessen. Den klugen Satz aber hat er schon wieder vergessen.

44 Zurück zum  Fragment  über  das  Religiöse:  Nicht  nur  spricht  Mann  hier  von  der

Zweiteilung der Religion und der Ethik, was Hans Castorp hier im Gegensatz zwischen

der  emotionalen  Bindung  an  den  Tod  und  der  vernünftigen  Pflicht  zum  Handeln

erfährt.  Bei  beiden,  Mann  und  seiner  Figur  Castorp,  obsiegt  der  Gedanke,  den

Antagonismus  auszugleichen  »um  der  Liebe  und  Güte«  willen.  Das  hat  freilich

Kalenderspruchcharakter.  Während für  Thomas Mann aber der  Satz  scheinbar 1931

noch Gültigkeit bewahrte, vergisst ihn Hans Castorp sofort (und wird sich auch nicht

mehr zu  ähnlichen  geistigen  Höhenflügen  aufraffen).  Das  betont  bei  allen

Gemeinsamkeiten die große und entscheidende Differenz zwischen Thomas Mann und

seiner Figur.

45 Diese Entscheidung zum Leben im Bewusstsein des Todes ist, wie Thomas Mann betont

hat, eine sittliche – sie besitzt keine wissenschaftliche Logik und keine philosophische

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

10



Intuition. Sie ist etwas Drittes, Utopisches, fällt damit in jenen Bereich des Irrationalen,

der  auch religiös  besetzt  ist  und stellt  bereits  einen Transzendenzbezug her.  Kühn

gesprochen  und  in  der  Annahme,  dass Thomas  Mann  mit  Settembrini  und  Naphta

zugespitzt Strömungen seiner Zeit porträtieren wollte, ist dieses Dritte, die Suche nach

der ›Neuen Humanität‹ oder, wie es der Roman nennt, des ›Homo Dei‹, eine Möglichkeit

der historischen Entwicklung, eine gesellschaftliche Perspektive. Ob diese Phrase nun

von Thomas Mann als echtes Sinnangebot für den krisenbewussten europäischen Geist

gedacht war, ist unklar. Dass aber dieser Satz über den Roman hinausragt, ist nicht zu

viel behauptet. Denn wozu bekommt Hans Castorp diesen Gedanken, wenn er ihn doch

sofort wieder vergisst und am Ende, ohne seine Erkenntnisse weiterzugeben, stirbt? Er

bekommt ihn nicht für sich, sondern für die Leser. Diesen soll er auffallen und von der

Darstellungsebene  her  mitteilen,  dass  Thomas  Mann  den  Roman  eben  auch  als

Europäer  und  Zeitzeuge  des  Weltkriegs  geschrieben  hat.  Man  kann  überlegen,  ob

Thomas  Mann  mit  dem  Zauberberg jene  Überwindung  vollziehen  wollte,  die  Hans

Castorp nicht gelungen ist.

46 Als Alternative zu Naphta und Settembrini wird Mynheer Peeperkorn eingeführt: eine

›Persönlichkeit‹ (vgl. Marx 2002, 108—113), die alle Streitigkeiten der Antipoden in der

paradoxen  Wirkung  seiner  Gegenwart  auflöst.  Aber  der  Preis  des  Lebens  ist  die

schwindende Fruchtbarkeit. Und aus Angst, diese zu verlieren oder sein Leben nicht

mehr ausfüllen zu können, spritzt Peeperkorn sich tödliches Schlangengift (oder lässt

es sich spritzen).

47 Eigentlich  ist,  als  dann  Frau  Chauchat  das  Sanatorium  auf  immer  verlässt,  der

ursprüngliche  Beweggrund  Castorps  zu  bleiben,  verblasst.  Sein  Cousin,  die  letzte

Verbindung ins Flachland, ist tot. Also beginnt ›Der große Stumpfsinn‹ (947). In Bezug

auf  die  ›Sympathie  mit  dem  Tode‹  folgt  noch  ein  entscheidendes  Kapitel,  das  die

Auflösung  des  Themas  markiert  –  der  Kriegsbeginn  ist  dann  lediglich  das

entscheidende Korrektiv, die gewaltige Beendigung aller Bemühungen. Nach Helmut

Gutmann erreicht Castorps persönliche Entwicklung, wiewohl ›Schnee‹ Höhepunkt der

geistigen und strukturellen  Komposition  des  Romans  sei,  in  dem Kapitel  ›Fülle  des

Wohllauts‹ ihren Höhepunkt. In diesem Kapitel betritt ein Grammophon die Bühne des

Sanatoriums  –  Castorp  wird  intuitiv  zum  Verwalter  des  Geräts  und  zieht  sich

nächtelang zurück, um Schallplatten aufzulegen. Was Castorp am liebsten hört, ist die

Vertonung des Gedichts Wilhelm Müllers vom Lindenbaum durch Franz Schubert. Der

Satz  »Du  fändest  Ruhe  dort  [am  Lindenbaum]«,  wird  als  Todessehnsucht  gedeutet.

Indem er dieses Lied auf und ab hört, indem das Grammophon das letzte sinnstiftende

Element  Hans  Castorps  wird,  ist  dieser  auf  der  letzten  Stufe  seiner  geistigen

Todesverfallenheit, der ›Sympathie mit dem Tode‹, angelangt.

48 Mit dem Lied vom Lindenbaum auf den Lippen zieht auch Hans Castorp in den Krieg.

Und stirbt? Das lässt,  ohne viel Hoffnung, der Autor offen. Damit wird noch einmal

unterstrichen,  dass  Hans  Castorp  kein  Heros  ist,  der  die  allgemeingesellschaftliche

Todessympathie aus eigener Kraft überwinden könnte – er ist ›einfach‹, mittelmäßig.

Sein  Scheitern  an  der  ›Sympathie  mit  dem  Tode‹  spiegelt  das  Scheitern  der

europäischen  Vorkriegsgesellschaft  an  einer  ›romantischen‹,  rückwärtsgewandten

Geisteshaltung.  Die  letzten  Sätze  des  Romans  wiederholen  die  Hoffnung  auf  die

Überwindung der Romantik auf Ebene der Zeitzeugenschaft:  »Wird auch aus diesem

Weltfest des Todes [...] einmal die Liebe steigen?« (1085).

 

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

11



Religion und Literatur II – Der Zauberberg als Teil der
Religionsgeschichte?

49 Theologische Zuschreibungen an das Werk von Thomas Mann existieren seit Langem

(vgl. etwa Steinbach 1953). Dadurch, dass eine Arbeit, die nach der Religion (oder dem

Religiösen als anthropologischer Basiskategorie) fragt, immer schon das eine, das sie

nachweisen  will,  voraussetzt  (was  für  genealogische  Untersuchungen  sinnvoll  ist),

eignet sie sich für vergleichende Diskurse nur bedingt – ganz zu schweigen von der

Frage nach der Christlichkeit  Thomas Manns (vgl.  Frizen 2001,  307).  Doch auch die

Literaturwissenschaft trägt zu einer Trübung der Frage bei.

50 Die Rede von einem ›Fiktionalitätsbedürfnis‹ (vgl. Schipper 2009) des Menschen etwa

variiert  nur  den  Topos  einer  substanziellen  Grundbestimmung.  Im  Gegenteil:

Fiktionalität ist  kein »wesensmäßiges Schicksal«,  sondern »technische Bestimmung«

(Schlesier  2003,  45).  Bettina  Gruber  betont  die  historische  Konstruiertheit  der

Kategorien  Literatur  und  Religion.  Sie  gelangt  in  ihrer  Untersuchung  zu  den

gemeinsamen Grundlagen von Literatur und Religion zu der Erkenntnis, dass religiöse

und literarische Texte sich nicht immanent – nicht an sich – voneinander unterscheiden

lassen,  sondern  lediglich  in  ihrer  Funktionalisierung  (vgl.  Gruber  2009,  28).  Jede

Bestimmung inhaltlicher Art muss sich die Frage nach dem Religionsbegriff gefallen

lassen. Allerdings kann eine funktionale Interpretation schlecht erklären, warum Texte

religiös oder literarisch funktionalisiert werden. Ein mehrschichtiger Zugang, der etwa

die Rezeptionsforschung einbindet, erweist sich da als hilfreich (vgl. etwa Koch 2006).

In ihrem Aufsatz über Henning Mankells Brandmauer versucht Anne Koch das Problem

hauptsächlich durch das Konzept der Performanz zu lösen – Kriminalgeschichten mit

einer  ausgeprägten  Sozialethik  seien  in  ihrer  Performanz  religiös.  Sie  zeigt  auch

verschiedene  weitere  Anknüpfungspunkte  zwischen  Literatur  und  Religion  (als

Literatur  und Religion)  auf:  die  Pragmatik  eines  Textes,  geschichtliche  und

gesellschaftliche Ordnungskonzepte, die Verantwortung oder Ohnmacht des Einzelnen

(vgl. Koch 2007, 173).

51 In  Hinsicht  auf  Thomas  Manns  Person  könnte  man  an  Kriterien  hinzufügen:  die

Thematik der Gnade als  künstlerische Rechtfertigung,  das Vergänglichkeitsethos als

Motivation  (künstlerischen)  Schaffens  (die  ›Forderung  des  Tages‹),  die  Adaption

religionshistorischer Erkenntnisse auf künstlerische Sachverhalte (vgl. Sommer 1994).

52 Insofern  kann  die  religiöse  Zeitorganisation  als  Thema  im  Roman  nicht  religiös

genannt  werden,  da  ihre  Funktionalisierung  (Erzählzeit  vs.  erzählte  Zeit)  klar

literarisch ist.  Andererseits kann sie im Rahmen des mythischen Erzählen durchaus

Teil  einer  religiösen  Deutung  werden,  weil  sie  in  ein  dichtes  Netz  an  Metaphern,

Zitaten  und  Leitmotiven  eingewoben  ist,  an  dessen  Spitze  das  nun  bekannte  Zitat

Thomas Manns steht: »Was aber ist das Religiöse? Der Gedanke an den Tod.«

53 Thomas Mann ist ein Autor, der seine eigene Funktionalität immer gleich mit anbietet.

Im  Falle  des  Zauberbergs sind  es  vor  allem  das  Fragment über  das  Religiöse und  die

Princeton-Rede, in denen er eine persönliche Deutung seines Romans nahelegt. Und so

ist  auch  Thomas  Manns  Versuch,  dem  Zauberberg eine  religiöse  Bedeutung

zuzuschreiben, als Funktionalisierung zu verstehen, während der Roman als Roman –

als  Kunstwerk,  das  diese  Position  selbst  reflektiert  –  bereits  mit  dem  Siegel  der

Fiktionalität ›technisch‹ literarisch bestimmt ist.

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

12



54 Warum tut Mann das? Wenn Kunst in der Moderne wirklich Kontingenz produziert und

damit  den  Kontingenzüberschuss  einer  ausdifferenzierten  Gesellschaft  repräsentiert

(vgl.  Gruber  1995,  138f.),  dann  ist  Mann  vielleicht  an  der  Aufrechterhaltung  der

Ambiguität gelegen, die den ausgeschlossenen Sinngehalt – über den Ausschluss von

Handlungsoptionen  –  appräsentiert.  Der  Zauberberg  als  religionshistorische  Quelle

wäre somit ein Versuch, den Sinn der Zeit, der in anderen Sozialformen unverfügbar

geworden  ist,  durch  Intertextualität  und  Mythenstruktur  trotz  allem  optioniert  zu

halten.

55 Dass  ich  hier  nun  den  Charakter  des  mythischen  Erzählens  ›religiös‹  nenne,  lässt

freilich keine Aussage über den Charakter von ›Religion im Zauberberg‹ zu – aber das

genau  sollte  in  einer  religionswissenschaftlichen  Untersuchung  nicht  die  leitende

Fragestellung sein. Letztendlich ist es sogar müßig, nach dem spezifisch christlichen

oder  religiösen  Gehalt  zu  suchen,  da  man  dabei  ein  Wesentlich-Substantielles

voraussetzt  (vgl.  Koch 2006,  23),  dessen Sinn mitunter  gerade im Vorliegenden der

Rekonfiguration unterliegt. 

 

Ausblick: Totenbeschwörung

56 Das  Ende  erscheint  als  Konsequenz  der  strukturellen  Entwicklung  des  Romans.  Die

rationale Erklärung des im Sanatorium als irrational vollzogenen Erlebens Castorps,

»der Welt abhanden gekommen« (899) zu sein ist das physische Erliegen an den Tod im

Krieg. Es scheint, als sei dem Mythos alle erzählerische Macht genommen; die brutale

Wirklichkeit obsiegt.

57 Kurz vor Schluss findet eine Szene statt, die dennoch eine Auseinandersetzung mit dem

Mythos impliziert (entgegen Dierks 2001, 304). Das Kapitel ›Fragwürdigstes‹ enthält die

Schilderung einer spiritistischen Séance und die Beschwörung des Geistes des toten

Joachim. Hier kumuliert das System des mythischen Erzählens, weil der Mythos erst-

und  letztmalig  die  Diskursebene  verlässt  und  in  die  Handlung  einbricht.  Die

Beschwörung unter der Leitung des Arztes Dr. Krokowski findet mit dem Medium Ellen

Brand statt, deren Hände Hans Castorp während der Zeremonie hält. Sein Vorschlag ist

es  auch,  Joachim zu rufen.  Erst  mit  einer  bestimmten Schallplatte,  dem ›Gebet  des

Valentin‹ aus Gounods Oper Margarethe vollzieht sich die Beschwörung im Vokabular

eines  Geburtsakts.  Tatsächlich  erscheint  Joachim  –  in  der  Uniform  des  (noch

ausstehenden) Ersten Weltkriegs; mit eingefallenen Wangen, wortlos. Doch bevor eine

Interaktion stattfinden kann, beendet Castorp die Szene gewaltsam, indem er – eine

frühere Aufklärungsmetapher von Settembrini aufnehmend – das Licht anknipst.

58 Der  Faust-Stoff  wird  über  die  Gounod-Oper  zitiert.  Die  Rede  vom im Schattenreich

„hospitierenden“ Odysseus wird wieder aufgenommen. Doch wer ist der Hospitant, was

der Hades? Castor und Pollux treten noch einmal auf: Ist Joachim doch Pollux, der den

verstorbenen, der Welt abhandengekommenen Castor in der Berg-Unterwelt besucht?

In ihrer Kumulation scheinen die Zitate über sich hinauszuweisen; ihr Sinnhorizont

wird  aktualisiert  und  neu  gedeutet.  Hier  kehren  sich  die  Mythologeme,  die  bisher

vielleicht nur Zitat waren, zum Mythos – aus der Motivik von Religion im Roman wird

die Religion als hinter die Vernunft reichende, nur phänomenologisch zu erfassende

Transzendenzerfahrung, die der Roman ein einziges Mal ohne mitlaufenden rationalen

Gegenpart anbietet.

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

13



59 Es gehört zum philosophischen Programm Thomas Manns, dass alle Mythen ›immer

schon  da‹  waren,  also  auch  zur  Gegenwart,  zur  Zeitgenossenschaft  gehören.  Die

symbolträchtige  Handlung  des  Licht-Anmachens  durch  Hans  Castorp  kann

verschiedentlich gedeutet werden – als Angst vor dem Mythos, als Respekt vor dem

Totenreich, dem er noch immer ›sympathisch‹ verbunden ist, als letzte Inkonsequenz

Castorps,  als  Bescheid  über  dessen  unzureichende  Fähigkeit,  den  ihren  Gräbern

entsteigenden »alten vielen Göttern« (Weber 1992, 101) entgegenzustehen. Was Castorp

abschreckt  –  Mythos  und  Realität  zu  verbinden  –  das  setzt  Thomas  Mann  ins

Künstlerische um. Daher noch einmal die Frage: Hat Thomas Mann mit dem Zauberberg

das versucht, was Hans Castorp als Romanfigur und seinen Zeitgenossen gleichermaßen

misslingt –  die  »Einheit  des  Menschengeistes«  im  Persönlichen  zu  vollziehen,  den

Mythos aus  der  verlorenen Totalität  zu befreien und ihn im Licht  der  Literatur  zu

erneuern?

BIBLIOGRAPHY

Blödorn, Andreas und Friedhelm Marx, Hrsg. 2015. Thomas Mann Handbuch: Leben – Werk –

Wirkung. Stuttgart: Metzler.

Braungart, Wolfgang u.a., Hrsg. 1997; 1998; 2000. Ästhetische Erfahrungen der Jahrhundertwenden. 3

Bd. Paderborn u.a.: Schöningh.

Detering, Heinrich. 2012. Thomas Manns amerikanische Religion: Theologie, Politik und Literatur im

kalifornischen Exil. Frankfurt a.M.: Fischer.

Dierks, Manfred. 1972. Studien zu Mythos und Psychologie bei Thomas Mann an seinem Nachlaß

orientierte Untersuchungen zum Tod in Venedig, zum "Zauberberg" und zur "Joseph"-Tetralogie. Thomas-

Mann-Studien 2. Bern & München: Francke.

Dierks, Manfred. 2001. Thomas Mann und die Mythologie. In: Thomas-Mann-Handbuch, hg. von

Helmut Koopmann, 3., aktual. Aufl. 301-306. Stuttgart: Kröner. 

Faber, Richard und Almut-Barbara Renger, Hrsg. 2017. Literatur und Religion. Konvergenzen und

Divergenzen. Würzburg: Königshausen und Neumann. 

Frizen, Werner. 2001. Thomas Mann und das Christentum. In: Thomas-Mann-Handbuch, hg. von

Helmut Koopmann, 3., aktual. Aufl. 307-326. Stuttgart: Kröner. 

Grieser, Alexandra. 2006. »›Die Götter sind eine Funktion des Stils.‹ – Schöne Literatur als

Medium von Religionskritik am Beispiel des Drama in Leuten von Fernando Pessoa«. Zeitschrift für

Religionswissenschaft 15 (2): 157-182.

Gruber, Bettina. 1995. Die Literatur der Religion. In: Beobachtungen der Literatur. Aspekte einer

polykontexturalen Literaturwissenschaft, hg. von Gerhard Plumpe und Niels Werber, 135-164.

Opladen: Westdeutscher Verlag. 

Gruber, Bettina. 2009. »Literature and Religion: Features of a Systematic Comparison.« Journal of

Religion in Europe 2 (1): 21-36.

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

14



Gutmann, Helmut. 1974. »Das Musikkapitel in Thomas Manns Zauberberg.« The German Quarterly

47 (3): 415-431.

Hamilton, John T. und Almut-Barbara Renger. 2017. Religion, Literature, and the Aesthetics of

Expressionism. In: Aesthetics of Religion: A Connective Concept, hg. von Alexandra K. Grieser und Jay

Johnston, 75-101. Religion and Reason 58. Berlin & Boston: De Gruyter.

King, Martina. 2012. Vom ›heiligen Schwips‹: Medizinisches Wissen und kunstreligiöse Tradition

in den Inspirationsszenarien von Der Zauberberg und Doktor Faustus. In: Zwischen Himmel und

Hölle: Thomas Mann und die Religion. Die Davoser Literaturtage 2010. Thomas-Mann-Studien 44, hg.

von Thomas Sprecher, 53-83. Frankfurt a.M.: Klostermann.

Koch, Anne. 2006. »›Religionshybride‹ Gegenwart. Religionswissenschaftliche Analyse anhand des

Harry-Potter-Phänomens.« Zeitschrift für Religionswissenschaft 14 (1): 1-23.

Koch, Anne. 2007. »Literatur und Religion als Medien einer Sozialethik und -kritik. Ein

religionswissenschaftlicher Vergleich der christlichen ›Apokalypse‹ mit Henning Mankells Krimi

›Brandmauer‹.« Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 59 (2): 155-174.

Koopmann, Helmut. 1983. Der klassisch-moderne Roman in Deutschland. Thomas Mann – Döblin – Broch.

Sprache und Literatur 113. Stuttgart u.a.: Kohlhammer.

Koopmann, Helmut, Hrsg. 2001. Thomas-Mann-Handbuch. 3., aktual. Aufl. Stuttgart: Kröner.

Koopmann, Helmut. 2012. Ist Gott eine Hilfskonstruktion? Thomas Mann zur Religion, in seinen

Essays. In: Zwischen Himmel und Hölle: Thomas Mann und die Religion. Die Davoser Literaturtage 2010.

Thomas-Mann-Studien 44, hg. von Thomas Sprecher, 35-52. Frankfurt a.M.: Klostermann.

Kowalik, Jill Anne. 1985. »›Sympathy with Death‹: Hans Castorp’s Nietzschean Resentment.« The

German Quarterly 58 (1): 27–48.

Kristiansen, Børge. 1978. Unform – Form – Überform. Thomas Manns Zauberberg und Schopenhauers

Metaphysik. Eine Studie zu den Beziehungen zwischen Thomas Manns Roman Der Zauberberg und

Schopenhauers Metaphysik. Kopenhagener germanistische Studien 5. Kopenhagen: Akademisk

Forlag.

Kristiansen, Børge. 2001. Das Problem des Realismus bei Thomas Mann. Leitmotiv – Zitat –

Mythische Wiederholungsstruktur. In: Thomas-Mann-Handbuch, hg. von Helmut Koopmann, 3.,

aktual. Aufl. 823-835. Stuttgart: Kröner. 

Kurzke, Hermann. 1997. Thomas Mann. Epoche – Werk – Wirkung. 3., erneut überarb. Aufl. München:

Beck.

Kurzke, Hermann. 2012. Religion im Zauberberg. In: Der ungläubige Thomas: Zur Religion in Thomas

Manns Romanen, hg. von Niklaus Peter und Thomas Sprecher, 45–61. Thomas-Mann-Studien 45.

Frankfurt a.M.: Klostermann.

Lämmert, Eberhard u.a., Hrsg. 1984. Romantheorie. Dokumentation ihrer Geschichte in Deutschland.

Bd. 2.: Seit 1880. 2. Aufl. Athenäum Taschenbücher Literaturwissenschaft. Königstein: Athenäum.

Langer, Daniela. 2009. Thomas Mann. Der Zauberberg. Erläuterungen und Dokumente. Stuttgart:

Reclam.

Lörke, Tim und Robert Walter-Jochum, Hrsg. 2015. Religion und Literatur im 20. und 21. Jahrhundert.

Motive, Sprechweisen, Medien. Göttingen: V&R unipress.

Löwe, Matthias. 2015. Romantik. In: Thomas Mann Handbuch: Leben – Werk – Wirkung, hg. von

Andreas Blödorn und Friedhelm Marx, 271-273. Stuttgart: Metzler.

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

15



Mann, Thomas. 1990 [1974]. Gesammelte Werke in dreizehn Bänden. Frankfurt a.M.: Fischer.

Mann, Thomas. 2002. Der Zauberberg. Hrsg. und textkritisch durchges. von Michael Neumann.

GKFA 5.1. Frankfurt a.M.: Fischer.

Mann, Thomas. 2002. Der Zauberberg. Kommentar von Michael Neumann. GKFA 5.2. Frankfurt a.M.:

Fischer.

Martinez, Matias und Michael Scheffel. 2003. Einführung in die Erzähltheorie. 5. Aufl. München:

Beck.

Marx, Friedhelm. 2002. »Ich aber sage Ihnen...« Christusfigurationen im Werk Thomas Mann. 

Thomas-Mann-Studien 25. Frankfurt am Main: Klostermann.

Max, Katrin. 2014. Herauf zu den Heruntergekommenen. Hans Castorps Zauberberg-Reise als

Höllenfahrt. In: Unterwelten: Modelle und Transformationen, hg. von Joachim Hamm und Jörg

Robert, 227-246. Königshausen und Neumann: Würzburg.

Max, Katrin. 2015. Der Zauberberg. In: Thomas Mann Handbuch: Leben – Werk – Wirkung, hg. von

Andreas Blödorn und Friedhelm Marx, 32-42. Stuttgart: Metzler.

Mayer, Hans. 1950. Thomas Mann. Werk und Entwicklung. Berlin: Volk und Welt.

Mehring, Reinhard. 2003. Das »Problem der Humanität«. Thomas Manns politische Philosophie.

Paderborn: Mentis.

Nilges, Yvonne. 2015. Thomas Mann und die Religion. In: Religion und Literatur im 20. und 21.

Jahrhundert. Motive, Sprechweisen, Medien, hg. von Tim Lörke und Robert Walter-Jochum, 51–74.

Göttingen: V&R unipress.

Schipper, Bernd U. 2009. Literarisierung von Religion – fiktionale Literatur und Apokalyptik. In: 

Europäische Religionsgeschichte. Ein mehrfacher Pluralismus. Bd. 2. hg. von Hans G. Kippenberg u.a.,

811-838. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Schlesier, Renate. 2003. Was ist Interpretation in den Kulturwissenschaften? In: Käte Hamburger.

Zur Aktualität einer Klassikerin, hg. von Johanna Bossinade und Angelika Schaser, 29-49. Querelles

8. Göttingen: Wallstein.

Schwöbel, Christoph. 2008. Die Religion des Zauberers: Theologisches in den großen Romanen Thomas

Manns. Tübingen: Mohr Siebeck.

Sommer, Andreas Urs. 1994. »Der Bankrott ›protestantischer Ethik‹: Thomas Manns

Buddenbrooks. Prolegomena zu einer religionsphilosophischen Romaninterpretation.« Wirkendes

Wort 44 (1): 88-110. 

Sprecher, Thomas, Hrsg. 2012. Zwischen Himmel und Hölle: Thomas Mann und die Religion. Die

Davoser Literaturtage 2010. Thomas-Mann-Studien 44. Frankfurt a.M.: Klostermann.

Steinbach, Ernst. 1953. »Gottes armer Mensch: Die religiöse Frage im dichterischen Werk von

Thomas Mann.« Zeitschrift für Theologie und Kirche 50 (2): 207–242.

Stromberg, Eberhard. 2015. Thomas Mann: Mythos und Religion in seinem Leben und Werk. Würzburg:

Königshausen & Neumann.

Weber, Max. 1992. Wissenschaft als Beruf 1917/1919, Politik als Beruf 1919. Hrsg. von Wolfgang J.

Mommsen und Wolfgang Schluchter. Max-Weber-Gesamtausgabe I/17. Tübingen: Mohr Siebeck.

Ziolkowski, Eric J. 1998. »History of Religions and the Study of Religion and Literature: Grounds

for Alliance.« Literature & Theology 12 (3): 305-325.

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

16



NOTES

1. GW [Band römisch, Seite] Thomas Mann. 1990 [1974]. Gesammelte Werke in dreizehn Bänden.

Frankfurt a.M.: Fischer.

2. GKFA [Band.Teilband, Seite] Thomas Mann. 2002ff. Große kommentierte Frankfurter Ausgabe.

Werke – Briefe – Tagebücher. Frankfurt a.M.: Fischer.

3. Weitere Zitate aus dem Roman werden lediglich mit der Seitenzahl zitiert.

4. »Der Mensch ist nichts als das Organ, durch das Gott seine Hochzeit mit dem erweckten und

berauschten Leben vollzieht.  Versagt er im Gefühl,  so bricht Gottesschande herein,  es ist  die

Niederlage von Gottes Manneskraft, eine kosmische Katastrophe, ein unausdenkbares Entsetzen

[...]«, so Peeperkorn (913).

5. »Es  kommt  im  ganzen  Roman,  in  dem  so  unendlich  vieles  vorkommt,  kein  christlicher

Gottesdienst  vor.  Unter  den  vielen  Bildungsexperimenten,  die  Hans  Castorp  macht,  ist  kein

Kirchbesuch. Nicht einmal von Naphta, der doch Jesuit ist, hört man, dass er je in eine Messe

gegangen sei« (Kurzke 2012, 55).

6. Mann sieht in Nietzsche, den »Lehrer der Überwindung all dessen in uns, was dem Leben und

der Zukunft entgegensteht, das heißt des Romantischen. Denn das Romantische ist das Lied des

Heimwehs  nach  dem  Vergangenen,  das  Zauberlied  des  Todes,  und  das  Phänomen  Richard

Wagner,  das  Nietzsche  so  unendlich  geliebt  hat  und  das  sein  regierender  Geist  überwinden

musste,  war kein anderes als  das paradoxe und ewig interessante Phänomen welterobernder

Todestrunkenheit« (GW X, 182).

7. »[Z]u widersprüchlich sind die Deutungen von Manns Verhältnis zur Theologie, als dass man,

auch nach ›heißem Bemühn‹, eindeutige und klare Untersuchungsergebnisse erzielen könnte«

(Schwöbel 2008, 252—253).

8. Der Essay Einheit des Menschengeistes verfolgt eine Typologie antiker religiöser Motive: »Noch

einmal, die Religion ist wenig erfinderisch. Ihr Motivkreis ist eng und geschlossen, und immer

kehrt alles nur wieder, was schon im Anfang war« (GW X, 751).

9. »Gottesvorstellungen  und  Konfessionsfragen  interessieren  Thomas  Mann  nicht,  jedenfalls

nicht an sich« (Koopmann 2012, 44).

10. Den Bezug zu Goethes Weltgeist-Idee stellt Helmut Koopmann her (vgl. Koopmann 2012, 41—

42).

11. »Der Körper, die Liebe, der Tod, diese drei sind nur eins« (519, an der Stelle auf Französisch.

Zitiert ist hier die Übersetzung: 1096).

12. Zum religiös-mythischen Hintergrund Peeperkorns überblicksweise Marx 2002, 98-102.

ABSTRACTS

Unter  der  Prämisse  einer  Verflechtung  von  Religions-  und  Literaturgeschichte  wird  im

vorliegenden Artikel der Zauberberg – Thomas Manns großes Projekt seiner mittleren Jahre –

selbst als Teil der Religionsgeschichte (der Moderne) gelesen. Gerahmt durch eine Anbindung an

das Feld von Religion und Literatur ist das Ziel, eine Öffnung der Deutungsmöglichkeiten von

Literatur als Quelle mit religionshistorischem Potential aufzuzeigen. Der Zauberberg bietet sich

an, weil er einerseits in einer religiös hoch produktiven – wie ambigen – Epoche der Moderne

entstand und andererseits als Zeitroman seine Zeitgenossenschaft selbst in den Blick nimmt und

reflektiert.  Der  Zauberberg als  ein  Beispiel  fiktionaler  Literatur  soll  hier  als

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

17



religionswissenschaftlicher  Gegenstand  in  den  Blick  rücken  und  neue  religionsgeschichtliche

Perspektiven anbieten.

Following a conceptual intertwining of the history of religions and the history of literature, the

Magic Mountain – Thomas Mann’s major project during much of the middle of his life – here will

be read as a part of the (modern) history of religions. Linked to the field of the study of literature

and religion, the aim is to expand the possibilities of interpreting literature as a historical source

with religio-historical value. Being written at a religiously highly productive – and ambiguous –

moment  of  modernity  and  being  highly  self-reflective  upon  its  own  standing  among  its

contemporaneity, the Magic Mountain is particularly apt to this proposition. As an example of

fictional literature, it becomes a subject of research within the study of religion and thus opens

historical perspectives.

INDEX

Keywords: Religionsgeschichte; Literatur; Entzauberung; Moderne; um 1900

AUTHOR

FELIX JUETERBOCK

Felix Jueterbock wurde 1995 in Leipzig geboren und hat 2019 ebenda seinen Bachelor der

Religionswissenschaft abgeschlossen. Zudem studiert er Germanistik; zurzeit als Erasmus-

Student in Cambrige, UK. Seine Interessen umfassen die Schnittstellen von Literatur, Religion

und Sprache in der Moderne (und ihren Theorien), sowie die Religionsgeschichte(n) Europas und

Russlands.

Kontakt: felixjueterbock@gmail.com

Die »Sympathie mit dem Tode«

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 15 | 2020

18


	Die »Sympathie mit dem Tode«
	Der Zauberberg – Erzählen zwischen den Ebenen
	Religion und Literatur I – Religion und Literatur
	Der Zauberberg als Zeitroman
	Schwellenzeit: Bewusstsein des Totalitätsverlusts
	Menschheitsdämmerung: Thomas Mann und die Religion
	Geistkrise: Demokratie und Reaktion

	›Schnee‹: ein Sinnangebot?
	Religion und Literatur II – Der Zauberberg als Teil der Religionsgeschichte?
	Ausblick: Totenbeschwörung


