
 

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft 
6 | 2011
Jahresausgabe 2011

Magie und Religion
Wilhelm Fink, München, 2010, 246 Seiten

Melanie Eulitz

Electronic version
URL: http://journals.openedition.org/zjr/748
DOI: 10.4000/zjr.748
ISSN: 1862-5886

Publisher
Deutsche Vereinigung für Religionswissenschaft
 

Electronic reference
Melanie Eulitz, « Magie und Religion », Zeitschrift für junge Religionswissenschaft [Online], 6 | 2011, Online
erschienen am: 31 März 2011, abgerufen am 24 September 2020. URL : http://
journals.openedition.org/zjr/748  ; DOI : https://doi.org/10.4000/zjr.748 

This text was automatically generated on 24 septembre 2020.

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine
Bearbeitung 3.0 Deutschland Lizenz.

http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org/zjr/748
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/


Magie und Religion
Wilhelm Fink, München, 2010, 246 Seiten

Melanie Eulitz

REFERENCES

Jan Assmann und Harald Strohm (Hg). 2010. Magie und Religion. Lindauer Symposien für

Religionsforschung. München: Wilhelm Fink. 246 Seiten, 29,90€. ISBN: 978-3-7705-48774

1 Dieser  Sammelband,  der  aus  den  Lindauer  Symposien  für  Religionsforschung

hervorgegangen  ist,  umfasst  neun  Beiträge  aus  verschiedenen  Disziplinen  wie  der

Ethnologie,  Geistesgeschichte,  Ägyptologie,  Literaturwissenschaft  und

Religionswissenschaft zum Thema Magie. In den Beiträgen wird versucht, verschiedene

Fragen  zur  Magie  zu  beantworten:  Wo,  in  welchen  Ritualen,  Kulturen,  in  welchen

Religionen  kann  Magie  gefunden  werden?  Wo  und  wie  werden  die  Übergänge  von

Magie  zu  Religion  deutlich?  Und  wie  wurden  diese  Übergänge  wissenschaftlich

rezipiert?

2 Dem Band ist keine Systematik vorangestellt, deshalb werden an dieser Stelle kurz die

identifizierten  Themenkreise,  die  sich  an  die  oben  genannten  Fragen  anschließen,

genannt: In den beiden ersten althistorischen Beiträgen von Assmann sowie Strohm

werden  ägyptische  und  iranische  Kulturen  auf  ihren  Magiebegriff  hin  untersucht.

Daran schließt sich die Thematik der historisch-philosophischen Rezeption von Magie

an,  der  die  Aufsätze  von  Samsonow,  Lachmann/Samsonow,  Mulsow  und  Sawicki

zuzuordnen  sind.  Neben  der  soziologisch-literaturwissenschaftlichen  Untersuchung

von Aleida Assmann findet sich im Sammelband noch der ethnologische Themenkreis

mit Beiträgen von Sundermeier und Gloy.

3 In der Einführung geht einer der beiden Herausgeber, Jan Assmann, auf die Idee der

Lindauer Symposien ein, sich auf das Thema »Monotheismus« zu konzentrieren. Mit

dem vorliegenden Band wird sich dem Thema über den Umweg einer Gegenposition

genähert,  Magie  steht  bei  dieser  Herangehensweise  für  eine  paradigmatische

Erscheinung des Heidentums. Dieser Annäherung an das Thema liegt aber keine für die

Magie und Religion

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 6 | 2011

1



Autoren  des  Sammelbandes  einheitlich  zu  verwendende  Definition  von  Magie  zu

Grunde. Nach dem Hinweis, »dass der Gegensatz zwischen Magie und Religionen mehr

eine  Sache  der  theoretischen Theologie  als  der  gelebten  Religion  ist«  (S.  11),  zeigt

Assmann anhand wichtiger Stellen im Alten Testament, und damit in der jüdischen und

christlichen  Tradition,  wie  dort  die  Ablehnung  der  Magie  thematisiert  wird.  So

untermauert er seine Behauptung, dass nicht die Aufklärung, sondern die mosaische

Unterscheidung  zwischen  wahrer  und  falscher  Religion,  zwischen  Orthodoxie  und

Häresie Magie zum Aberglauben erklärt hat.  Seine Einführung schließt er mit einer

ersten Unterscheidung zwischen Magie  und Religion ab:  In  der  Magie  herrsche  die

Vorstellung, dass das Heilige der Welt immanent sei und damit durch Kult und Ritus

zugänglich, im Monotheismus hingegen werde auf die Unterscheidung zwischen Gott

und der Welt, also auf der göttlichen Transzendenz, bestanden (S. 21). 

4 Von Jan Assmann stammt auch der erste Beitrag des Bandes, in dem Magie im Alten

Ägypten  behandelt  wird.  Er  besagt,  dass  Magie  und  religiöses  Ritual  in  der

altägyptischen  Religion  gleichgesetzt  wurden,  wodurch  keine  Unterscheidung

zwischen Magie und Religion möglich wäre. Daran schließt sich der Beitrag von Harald

Strohm, der Magie ebenso in einem lokal und zeitlich begrenzten Rahmen betrachtet,

an. Er untersucht die Psychologie des Magischen am Beispiel der altiranischen Magier,

genauer gesagt der Priester des Zarathustrismus. Diese Untersuchung bietet sich laut

Strohm besonders  an,  weil  das  Wort  »Magie« auf  die  altiranische Priesterkaste  der

Magier zurück geht (S.  45).  Er kommt zu dem Ergebnis,  dass magische Praktiken in

Regression gründen und auf kindliche Verhaltensmuster zurückgreifen. Daher würden

sie natürliche Verhaltensweisen darstellen. Sie bergen somit »vielfältige Möglichkeiten

zur Bereicherung des Lebens« (S. 80), sollten aber von der primären, intersubjektiven

Realität  abgegrenzt  werden.  Strohm  kann  anhand  seines  Beispiels  der

monotheistischen  Religion  des  Zarathustrismus,  die  elementar  auf  magischen

Anschauungen beruht, zeigen, dass Magie nicht nur ein Phänomen der so genannten

heidnischen, im Sinne von polytheistischen, Religionen ist.

5 Die  nächsten  beiden  Artikel  zur  historisch-philosophischen  Rezeption  von  Magie

stammen  von  Elisabeth  von  Samsonow,  der  zweite  »Magieglaube  und  Magie-

Entlarvung«  entstand  zusammen  mit  Renate  Lachmann.  Während  sich  im  ersten

Aufsatz  mit  der  Dämonologie  im  Neuplatonismus  bei  Marsilio  Ficino  (1433-1499)

auseinandergesetzt wird, steht im zweiten Beitrag die Analyse der Veränderung des

Magie-Konzeptes  in  der  Zeitspanne  zwischen  Ficino  und  Athanasius  Kircher

(1602-1680),  welche  die  Autorinnen  als  die  dominierende  Phase  der  Magie-Debatte

bezeichnen, im Vordergrund. Daran schließt sich die Untersuchung von Talismanen im

späten 16. und frühen 17. Jahrhundert in Italien von Martin Muslow an. Er widmet sich

der  Unterscheidung  zwischen  »distanziertem  Wissen«  und  »involviertem  Wissen«

anhand  des  Übergangs  von  Magiegläubigkeit  zur  antiquarischen  oder

wissenschaftlichen Beschäftigung mit Magie. Der Wissensbestand der Magie für das 19.

und  20.  Jahrhundert  im  europäisch-nordatlantischen  Raum  wird  schließlich  von

Diethard Sawicki im vorletzten Aufsatz anhand einzelner kultureller Strömungen, vor

allem anhand des Magnetismus’, untersucht. 

6 In dem Beitrag »Geister, Gespenster, Dämonen bei Shakespeare und Milton«, der sich

an den Aufsatz von Muslow anschließt, kann Aleida Assmann anhand der Analyse von

Dramen und Gedichten von Shakespeare und Milton überzeugend zeigen, dass auch

nach dem Übergang zum Monotheismus, in diesem Fall nach der Christianisierung, die

Magie und Religion

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 6 | 2011

2



Geister und Gottheiten der vorchristlichen Zeit keinesfalls verschwunden sind, sondern

in  anderen  Formen  weiterleben.  Als  solche  Diskursformen  identifiziert  sie  die

Folklorisierung, die Fiktionalisierung und die Dämonisierung (S. 165f.). Folklorisierung

meint, dass durch den neuen offiziellen monotheistischen Glauben die Gottheiten des

älteren  Glaubens  »in  den  inoffiziellen  Raum  von  Volksreligion,  Aberglauben  und

Folklore einging« (S. 165). Als Fiktionalisierung wird der Prozess bezeichnet, in dem

sich Dichter und Künstler von den heidnischen Geistern des Volksglaubens inspirieren

lassen und sie in die Hochkultur zurückholen. In der Dämonisierung schließlich werden

den  heidnischen  Göttern  gefährliche  und  bedrohliche  Energien  zugeschrieben,  sie

werden z.B. im Christentum negiert, womit sie aber in die offizielle Vorstellungswelt

zurück gelangen. 

7 Ethnologische  Perspektiven  auf  Magie  findet  man  in  den  Beiträgen  von  Theo

Sundermeier zu Heilern in Afrika und Asien sowie von Karen Gloy zur schwarzen und

weißen Magie auf Papua Neuguinea. Sundermeier diskutiert am Beispiel der Heilkunst

in  afrikanischen  Gesellschaften  die  Sinnhaftigkeit  des  Magiebegriffes  bzw.  der

Trennung  zwischen  Magie  und  Religion.  Indem  fremdes  Denken  und  Handeln

verstanden und erklärt werden kann, scheint für ihn der Begriff der Magie obsolet. Eine

Ausnahme sieht Sundermeier in dem Fall, wenn fremde, unverstandene Kultpraktiken

aus  ihrem Kontext  gelöst  und zur  Steigerung der  Mächtigkeit  des  eigenen Systems

übernommen  werden.  Auch  in  Karen  Gloys  Artikel  geht  es  um  das  Verstehen  von

magischen  Praktiken.  Indes  stellt  sie  die  Begrifflichkeit  der  Magie  nicht  in  Frage,

sondern  versucht,  »den  Glauben  an  Magie  und  Zauberei  mittels  wissenschaftlicher

Kriterien  zu  fassen  und  in  unser  entmythologisiertes,  rationales  Weltbild  zu

transferieren« (S. 223).

8 Der  Sammelband  hält  Anknüpfungspunkte  für  Historiker,  Religionswissenschaftler,

Philosophen, Ethnologen und Wissenschaftler anderer Wissensbereiche,  die sich mit

dem  Thema  Magie  auseinandersetzen,  bereit.  Dabei  ist  jedoch  nicht  jeder  der

voraussetzungsvollen  Beiträge  interdisziplinär  anschlussfähig.  Insgesamt  bietet  der

Sammelband einen guten Überblick über die verschiedenartigen Zugänge zum Thema

der Magie, die weit über eine Gegenposition zum Monotheismus hinausreichen. In der

Vielfalt  wird  deutlich,  dass  Magie  durchaus  unter  schiedlich  zu  verstehen  und

definieren ist. Eine einheitliche Definition liegt dem Band also nicht zu Grunde, wie von

Harald Strohm im Vorwort (S. 8) ausgeführt wird. 

9 Auch wenn nicht alle Artikel des Buches den Übergang oder das Verhältnis von Magie

zu  Religion  zum  Thema  haben,  erreicht  der  Band  doch  sein  Ziel,  sich  den

Besonderheiten  und  Eigenarten  des  Monotheismus  über  eine  seiner  möglichen

Gegenposition, der Magie, zu nähern. Gerade die Aufsätze von Jan Assmann und Theo

Sundermeier verdeutlichen aus zwei entgegengesetzten Blickrichtungen, dass es ohne

die monotheistische Religionsdefinition auch keine Magie geben kann. Im Beispiel der

afrikanischen  Heilkunst  scheint  dann  auch  die  Trennung  von  Magie  und  Religion

obsolet. Zudem zeigt dieser Sammelband sehr gut, dass eben diese Trennung mehr ein

theologischer  Ansatz  als  lebenspraktische Religion ist.  Durch die  Konzentration auf

genau  diese  empirischen  Varianten  der  Magie  werden  religionswissenschaftlich

interessante  Perspektiven  erreicht.  Unter  anderem im Beitrag  von  Aleida  Assmann

gelingt  es  sehr  eindrücklich,  die  gegenseitige  Durchdringung  von  den  sogenannten

heidnischen Ritualen und Phänomenen und monotheistischen Religionen aufzuzeigen.

Sicherlich wäre die Analyse von magischen Riten in einer der (westlichen) Religionen

Magie und Religion

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 6 | 2011

3



der  Gegenwart  noch  ein  ergänzenswertes  Beispiel  gewesen.  Eine  andere

Gegenwartsabkehr  wirkt  indes  weitaus  irritierender:  Der  Großteil  der

Sammelbandaufsätze wurde in alter Rechtschreibung verfasst.

AUTHORS

MELANIE EULITZ

Universität Leipzig

Kontakt: meulitz@uni-leipzig.de

Magie und Religion

Zeitschrift für junge Religionswissenschaft, 6 | 2011

4

mailto:meulitz@uni-leipzig.de

	Magie und Religion

