= Zeitschrift fiir junge Religionswissenschaft
: Z{ 612011

Jahresausgabe 2011
Magie und Religion

Wilhelm Fink, Miinchen, 2010, 246 Seiten

Melanie Eulitz

OpenEdition

Electronic version

URL: http://journals.openedition.org/zjr/748
DOI: 10.4000/zjr.748

ISSN: 1862-5886

Publisher
Deutsche Vereinigung fur Religionswissenschaft

Electronic reference

Melanie Eulitz, « Magie und Religion », Zeitschrift fiir junge Religionswissenschaft [Online], 6 | 2011, Online
erschienen am: 31 Méarz 2011, abgerufen am 24 September 2020. URL : http:/
journals.openedition.org/zjr/748 ; DOI : https://doi.org/10.4000/zjr.748

This text was automatically generated on 24 septembre 2020.

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine
Bearbeitung 3.0 Deutschland Lizenz.


http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org/zjr/748
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de/

Magie und Religion

Magie und Religion

Wilhelm Fink, Miinchen, 2010, 246 Seiten

Melanie Eulitz

REFERENCES

Jan Assmann und Harald Strohm (Hg). 2010. Magie und Religion. Lindauer Symposien fiir
Religionsforschung. Miinchen: Wilhelm Fink. 246 Seiten, 29,90€. ISBN: 978-3-7705-48774

Dieser Sammelband, der aus den Lindauer Symposien fiir Religionsforschung
hervorgegangen ist, umfasst neun Beitrdge aus verschiedenen Disziplinen wie der
Ethnologie, Geistesgeschichte, Agyptologie, Literaturwissenschaft und
Religionswissenschaft zum Thema Magie. In den Beitrdgen wird versucht, verschiedene
Fragen zur Magie zu beantworten: Wo, in welchen Ritualen, Kulturen, in welchen
Religionen kann Magie gefunden werden? Wo und wie werden die Uberginge von
Magie zu Religion deutlich? Und wie wurden diese Uberginge wissenschaftlich
rezipiert?

Dem Band ist keine Systematik vorangestellt, deshalb werden an dieser Stelle kurz die
identifizierten Themenkreise, die sich an die oben genannten Fragen anschlieRen,
genannt: In den beiden ersten althistorischen Beitrdgen von Assmann sowie Strohm
werden #gyptische und iranische Kulturen auf ihren Magiebegriff hin untersucht.
Daran schlieft sich die Thematik der historisch-philosophischen Rezeption von Magie
an, der die Aufsitze von Samsonow, Lachmann/Samsonow, Mulsow und Sawicki
zuzuordnen sind. Neben der soziologisch-literaturwissenschaftlichen Untersuchung
von Aleida Assmann findet sich im Sammelband noch der ethnologische Themenkreis
mit Beitrdgen von Sundermeier und Gloy.

In der Einfithrung geht einer der beiden Herausgeber, Jan Assmann, auf die Idee der
Lindauer Symposien ein, sich auf das Thema »Monotheismus« zu konzentrieren. Mit
dem vorliegenden Band wird sich dem Thema iiber den Umweg einer Gegenposition
gendhert, Magie steht bei dieser Herangehensweise fiir eine paradigmatische
Erscheinung des Heidentums. Dieser Anndherung an das Thema liegt aber keine fiir die

Zeitschrift fiir junge Religionswissenschaft, 6 | 2011



Magie und Religion

Autoren des Sammelbandes einheitlich zu verwendende Definition von Magie zu
Grunde. Nach dem Hinweis, »dass der Gegensatz zwischen Magie und Religionen mehr
eine Sache der theoretischen Theologie als der gelebten Religion ist« (S. 11), zeigt
Assmann anhand wichtiger Stellen im Alten Testament, und damit in der jiidischen und
christlichen Tradition, wie dort die Ablehnung der Magie thematisiert wird. So
untermauert er seine Behauptung, dass nicht die Aufklirung, sondern die mosaische
Unterscheidung zwischen wahrer und falscher Religion, zwischen Orthodoxie und
Hiresie Magie zum Aberglauben erkldrt hat. Seine Einfiihrung schlieBt er mit einer
ersten Unterscheidung zwischen Magie und Religion ab: In der Magie herrsche die
Vorstellung, dass das Heilige der Welt immanent sei und damit durch Kult und Ritus
zuginglich, im Monotheismus hingegen werde auf die Unterscheidung zwischen Gott
und der Welt, also auf der géttlichen Transzendenz, bestanden (S. 21).

Von Jan Assmann stammt auch der erste Beitrag des Bandes, in dem Magie im Alten
Agypten behandelt wird. Er besagt, dass Magie und religiéses Ritual in der
altdagyptischen Religion gleichgesetzt wurden, wodurch keine Unterscheidung
zwischen Magie und Religion méglich wire. Daran schlief3t sich der Beitrag von Harald
Strohm, der Magie ebenso in einem lokal und zeitlich begrenzten Rahmen betrachtet,
an. Er untersucht die Psychologie des Magischen am Beispiel der altiranischen Magier,
genauer gesagt der Priester des Zarathustrismus. Diese Untersuchung bietet sich laut
Strohm besonders an, weil das Wort »Magie« auf die altiranische Priesterkaste der
Magier zuriick geht (S. 45). Er kommt zu dem Ergebnis, dass magische Praktiken in
Regression griinden und auf kindliche Verhaltensmuster zuriickgreifen. Daher wiirden
sie natiirliche Verhaltensweisen darstellen. Sie bergen somit »vielfiltige Moglichkeiten
zur Bereicherung des Lebens« (S. 80), sollten aber von der primiren, intersubjektiven
Realitit abgegrenzt werden. Strohm kann anhand seines Beispiels der
monotheistischen Religion des Zarathustrismus, die elementar auf magischen
Anschauungen beruht, zeigen, dass Magie nicht nur ein Phinomen der so genannten
heidnischen, im Sinne von polytheistischen, Religionen ist.

Die nichsten beiden Artikel zur historisch-philosophischen Rezeption von Magie
stammen von Elisabeth von Samsonow, der zweite »Magieglaube und Magie-
Entlarvung« entstand zusammen mit Renate Lachmann. Wihrend sich im ersten
Aufsatz mit der Ddmonologie im Neuplatonismus bei Marsilio Ficino (1433-1499)
auseinandergesetzt wird, steht im zweiten Beitrag die Analyse der Veridnderung des
Magie-Konzeptes in der Zeitspanne zwischen Ficino und Athanasius Kircher
(1602-1680), welche die Autorinnen als die dominierende Phase der Magie-Debatte
bezeichnen, im Vordergrund. Daran schlieft sich die Untersuchung von Talismanen im
spéten 16. und frithen 17. Jahrhundert in Italien von Martin Muslow an. Er widmet sich
der Unterscheidung zwischen »distanziertem Wissen« und »involviertem Wissen«
anhand des Ubergangs von Magiegldubigkeit zur antiquarischen oder
wissenschaftlichen Beschiftigung mit Magie. Der Wissensbestand der Magie fiir das 19.
und 20. Jahrhundert im europdisch-nordatlantischen Raum wird schlieRlich von
Diethard Sawicki im vorletzten Aufsatz anhand einzelner kultureller Strémungen, vor
allem anhand des Magnetismus’, untersucht.

In dem Beitrag »Geister, Gespenster, Ddmonen bei Shakespeare und Miltong, der sich
an den Aufsatz von Muslow anschlieft, kann Aleida Assmann anhand der Analyse von
Dramen und Gedichten von Shakespeare und Milton iiberzeugend zeigen, dass auch
nach dem Ubergang zum Monotheismus, in diesem Fall nach der Christianisierung, die

Zeitschrift fiir junge Religionswissenschaft, 6 | 2011



Magie und Religion

Geister und Gottheiten der vorchristlichen Zeit keinesfalls verschwunden sind, sondern
in anderen Formen weiterleben. Als solche Diskursformen identifiziert sie die
Folklorisierung, die Fiktionalisierung und die Ddmonisierung (S. 165f.). Folklorisierung
meint, dass durch den neuen offiziellen monotheistischen Glauben die Gottheiten des
dlteren Glaubens »in den inoffiziellen Raum von Volksreligion, Aberglauben und
Folklore einging« (S. 165). Als Fiktionalisierung wird der Prozess bezeichnet, in dem
sich Dichter und Kiinstler von den heidnischen Geistern des Volksglaubens inspirieren
lassen und sie in die Hochkultur zuriickholen. In der Ddmonisierung schlieRlich werden
den heidnischen Gottern gefdhrliche und bedrohliche Energien zugeschrieben, sie
werden z.B. im Christentum negiert, womit sie aber in die offizielle Vorstellungswelt
zuriick gelangen.

Ethnologische Perspektiven auf Magie findet man in den Beitrdgen von Theo
Sundermeier zu Heilern in Afrika und Asien sowie von Karen Gloy zur schwarzen und
weillen Magie auf Papua Neuguinea. Sundermeier diskutiert am Beispiel der Heilkunst
in afrikanischen Gesellschaften die Sinnhaftigkeit des Magiebegriffes bzw. der
Trennung zwischen Magie und Religion. Indem fremdes Denken und Handeln
verstanden und erklirt werden kann, scheint fiir ihn der Begriff der Magie obsolet. Eine
Ausnahme sieht Sundermeier in dem Fall, wenn fremde, unverstandene Kultpraktiken
aus ihrem Kontext gelost und zur Steigerung der Michtigkeit des eigenen Systems
iibernommen werden. Auch in Karen Gloys Artikel geht es um das Verstehen von
magischen Praktiken. Indes stellt sie die Begrifflichkeit der Magie nicht in Frage,
sondern versucht, »den Glauben an Magie und Zauberei mittels wissenschaftlicher
Kriterien zu fassen und in unser entmythologisiertes, rationales Weltbild zu
transferieren« (S. 223).

Der Sammelband hilt Ankniipfungspunkte fiir Historiker, Religionswissenschaftler,
Philosophen, Ethnologen und Wissenschaftler anderer Wissensbereiche, die sich mit
dem Thema Magie auseinandersetzen, bereit. Dabei ist jedoch nicht jeder der
voraussetzungsvollen Beitrdge interdisziplindr anschlussfihig. Insgesamt bietet der
Sammelband einen guten Uberblick iiber die verschiedenartigen Zugidnge zum Thema
der Magie, die weit iiber eine Gegenposition zum Monotheismus hinausreichen. In der
Vielfalt wird deutlich, dass Magie durchaus unter schiedlich zu verstehen und
definieren ist. Eine einheitliche Definition liegt dem Band also nicht zu Grunde, wie von
Harald Strohm im Vorwort (S. 8) ausgefithrt wird.

Auch wenn nicht alle Artikel des Buches den Ubergang oder das Verhiltnis von Magie
zu Religion zum Thema haben, erreicht der Band doch sein Ziel, sich den
Besonderheiten und Eigenarten des Monotheismus iiber eine seiner mdglichen
Gegenposition, der Magie, zu nihern. Gerade die Aufsitze von Jan Assmann und Theo
Sundermeier verdeutlichen aus zwei entgegengesetzten Blickrichtungen, dass es ohne
die monotheistische Religionsdefinition auch keine Magie geben kann. Im Beispiel der
afrikanischen Heilkunst scheint dann auch die Trennung von Magie und Religion
obsolet. Zudem zeigt dieser Sammelband sehr gut, dass eben diese Trennung mehr ein
theologischer Ansatz als lebenspraktische Religion ist. Durch die Konzentration auf
genau diese empirischen Varianten der Magie werden religionswissenschaftlich
interessante Perspektiven erreicht. Unter anderem im Beitrag von Aleida Assmann
gelingt es sehr eindriicklich, die gegenseitige Durchdringung von den sogenannten
heidnischen Ritualen und Phinomenen und monotheistischen Religionen aufzuzeigen.
Sicherlich wire die Analyse von magischen Riten in einer der (westlichen) Religionen

Zeitschrift fiir junge Religionswissenschaft, 6 | 2011



Magie und Religion

der Gegenwart noch ein ergidnzenswertes Beispiel gewesen. Eine andere
Gegenwartsabkehr wirkt indes weitaus irritierender: Der GroRteil der
Sammelbandaufsitze wurde in alter Rechtschreibung verfasst.

AUTHORS

MELANIE EULITZ

Universitat Leipzig

Kontakt: meulitz@uni-leipzig.de

Zeitschrift fiir junge Religionswissenschaft, 6 | 2011


mailto:meulitz@uni-leipzig.de

	Magie und Religion

